Ruth

un commentaire biblique de Pour L'Avenir

‘

edunie.org




Droits d'auteur © 2025 par Eglise de Dieu Unie, association internationale. Tous droits réservés.

Aucune partie de ce livre ne peut étre reproduite, distribuée ou transmise sous quelque forme que ce soit, par aucun moyen
¢électronique ou mécanique, y compris la photocopie, I’enregistrement ou toute autre méthode de stockage et de récupération
d'information, sans l'autorisation préalable écrite de 1'éditeur, sauf dans les cas prévus par les alinéas 2 et 3 de l'article L.122-5 du
code de la propriété intellectuelle, permettant les copies ou reproductions réservées exclusivement a I'usage privé du copiste et non
destinées a une utilisation collective, et les analyses et courtes citations justifiées par le caractére critique, pédagogique, scientifique
ou d'information de l'ceuvre a laquelle elles sont incorporées.



Sommaire

Introduction au livre des Ruth (RUth 1) s 4

« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon DIi€U ». ....cocevverieiiiniiniiiiniiiciencecceece e 6
Boaz rencontre Ruth dans ses champs (RUth 2) ... 8
L’appel de Ruth & Boaz (RUth 3) sunmmmmmmmmimmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnes 10

Boaz rachete les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4).mimmmmmiimmmn. 13



Introduction au livre des Ruth (Ruth 1)

Le livre de Ruth chevauche chronologiquement le livre des Juges. Et, bien que le texte biblique ne le précise
pas, la tradition talmudique désigne le méme auteur pour les deux livres, le prophéte Samuel. Mais
contrairement au livre des Juges, Ruth ne fait pas partie de la deuxiéme grande division de I’ Ancien
Testament, connue sous le nom des « Prophétes ». Il appartient plutdt & la troisiéme division, les « Ecrits »
(connus en grec sous le nom d’Hagiographes, ce qui signifie « Ecrits sacrés », et parfois appelés

« Psaumes », car le livre des Psaumes est le premier livre des Ecrits dans 1’ordre de classement et constitue
la plus grande partie de cette section). Notre commentaire couvre certains passages des Ecrits dans les
commentaires relatifs aux Propheétes, lorsque ces passages sont clairement toujours d’actualité et qu’ils
permettent d’élucider davantage le contenu historique des Prophétes. C’est précisément ce que fait Ruth, en
donnant plus de détails sur la période des juges et en constituant un maillon important de la famille de Juda,

d’ou sortiront les rois d’Israél.

« L’histoire se déroule a I’époque difficile des Juges, marquée par un effroyable déclin spirituel, moral et
social. Pourtant, au fur et a mesure que I’histoire se déroule, nous découvrons qu’au sein de cette société
corrompue, il y avait encore de vrais croyants : des gens simples qui essayaient honnétement d’aimer et de
servir Dieu, et de vivre généreusement avec leurs voisins. Le dévoilement de Ruth, de sa belle-mere Naomi
et de son futur époux, Boaz, nous rappelle que la véritable histoire sacrée ne s’apprend pas tant dans les
annales des héros et des rois que dans la vie quotidienne de femmes et d’hommes pieux. Le livre de Ruth
devrait étre une lecture obligatoire pour tous ceux qui étudient I’époque des Juges, car il apporte un équilibre
bien nécessaire a notre impression de cette époque de désarroi spirituel » (Lawrence Richards, The Bible

Reader’s Companion, 1991, notes d’introduction sur Ruth).

Ce livre réconfortant et encourageant est un exemple de la variété des enseignements que Dieu a mis en
place dans Sa Parole. L’ensemble du livre est une histoire courte et indépendante qui met en scéne quelques
personnages centraux, un peu comme Esther. Il n’y a pas d’instruction directe de la part de Dieu — pas de
commandement, pas de correction de la part d un prophéte, pas d’exposé de la loi de Dieu. Cependant, le
livre contient de grands thémes et lecons, dont 1’'un est que Dieu bénit ceux qui cherchent a Lui obéir,
parfois de maniére tres inattendue. C’est ’expérience vécue par le personnage principal, Ruth, qui a donné
son nom au livre, I’un des deux seuls livres de toute la Bible a porter le nom d’une femme, 1’autre étant
Esther. Fait remarquable, Ruth n’est pas une Israélite, mais une étrangére, une Moabite. Pourtant, elle ne le
restera pas, mais sera greffée en Israél — et pas seulement greffée, mais honorée par Dieu en occupant une
position importante dans la lignée de David et de son descendant, le Messie. Que I’auteur du livre soit
Samuel ou quelqu’un d’autre, il y a un sens évident du respect pour une femme née a I’étranger qui veut se
soumettre a Dieu par obéissance et suivre Son mode de vie, et qui, ce faisant, a un impact aussi important

sur I’avenir d’Israél.



Ruth est I’un des cinq livres des Ecrits connus des Juifs sous le nom de Megilloth, les quatre autres étant le
Cantique des Cantiques, I’Ecclésiaste, les Lamentations de Jérémie et Esther. Si le mot megilloth signifie
simplement « rouleaux » ou « parchemins », ce terme est utilis¢ spécifiquement pour les rouleaux des fétes,
c’est-a-dire les livres des Ecritures lus dans les synagogues lors des fétes. L’un des principaux fils
conducteurs du livre de Ruth est celui de la moisson, en particulier la petite moisson de printemps — d’abord
celle de I’orge, puis celle du blé (voir Ruth 1:22). C’est pourquoi Ruth est traditionnellement lu dans les
synagogues juives lors de la féte de la moisson ou des prémices (Pentecote), qui a lieu pendant cette période

agricole, en mai ou en juin.

Il est intéressant de noter que, selon la tradition juive, la premiére Pentecote pour Israél a eu lieu lorsque
Dieu a donné la loi au mont Sinai et qu’Israél 1’a acceptée, devenant ainsi véritablement Son peuple. Ruth
est I’histoire d’une femme qui a accepté les lois de Dieu et qui est ainsi devenue membre du peuple de Dieu.
Il convient de noter que la « moisson » d’Israél en tant que peuple de Dieu représente la moisson spirituelle
de 1’Israél spirituel, I’Eglise de Dieu du Nouveau Testament, dont les membres sont les « prémices » de
Dieu a cette époque, alors qu’il y aura une plus grande moisson de 1’humanité lorsque le Christ reviendra.
L’histoire de Ruth permet d’illustrer le fait que tous les peuples auront un jour la possibilité¢ de suivre Dieu
et que, méme aujourd’hui, les Gentils sont greffés parmi les prémices de Dieu pour faire partie de Sa
moisson précoce. Paul (Romains 11:24-25) et Pierre (Actes 10:9-15) ont montré plus tard que Dieu a

toujours voulu que les Gentils soient greffés en Israél (Esaie 56:3-7; Lévitique 19:33).

C’est ¢galement a la Pentecote que la nation d’Israél est entrée dans son mariage d’alliance avec Dieu. Ce
mariage symbolisait la relation de mariage que Jésus-Christ devait avoir avec ’Israél spirituel, I'Eglise. De
toute évidence, ’amour et le mariage — en tant que représentants de la relation de Dieu avec Son peuple —
sont ¢galement un théme du livre de Ruth. Boaz, qui représente le Christ, épouse Ruth, qui représente

1’Eglise. 11 est le vigneron qui protége, pourvoit aux besoins de son épouse et en prend soin.

Enfin, un autre théme dominant du livre est clairement celui du parent rédempteur. Le mot hébreu pour
parent (goel) apparait treize fois dans Ruth et signifie essentiellement « celui qui rachéte » (The New Open
Bible, 1990, notes introductives sur Ruth). La nécessité de la rédemption apparait clairement dés le début de
I’histoire, et son accomplissement par le rachat des terres, le mariage 1éviratique et la perpétuation de la
famille en est la conclusion grandiose. Le livre donne ainsi « une image claire du parent rédempteur, un
individu qui, grace a ses relations, est capable d’intervenir en faveur d’un membre de sa famille ». Dans ce
role, Boaz préfigure Jésus-Christ, qui est devenu un étre humain réel pour pouvoir étre notre parent et se
qualifier en tant que [c¢’est-a-dire remplir les conditions pour devenir] notre Rédempteur » (Bible Reader’s

Companion, notes introductives sur Ruth). Quelle merveilleuse image !



Il convient de noter que la date exacte de I’histoire de Ruth au cours de la période des juges n’est pas claire.
Les généalogies de la famille de Juda, telles qu’elles sont rapportées a la fin du livre et dans d’autres
passages (voir Ruth 4:18-21; Matthieu 1), montrent la progression suivante : Salmon par Rahab (la
prostituée de Jéricho célebre dans Josué 6 ) engendre Boaz ; Boaz et Ruth ont un enfant nommé Obed ; et
Obed engendre Isai, le pere de David. Or, il s’est écoulé environ 360 ans entre la rencontre de Salmon et de
Rahab et la naissance de David, et il semble peu probable qu’il n’y ait eu que trois générations entre eux. Il
semble donc que des générations aient été sautées dans la généalogie, soit entre Salmon et Boaz, soit entre

Obed et Jessé, soit les deux.

« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu ».

Au début de I’histoire, nous découvrons la famille d’Elimélec. Nous apprenons par la suite qu’il est un
proche parent de I’un des personnages principaux de I’histoire, Boaz, peut-&tre un cousin ou un oncle (un
frére semble peu probable, car cela serait probablement mentionné). Comme le montrent les généalogies,
Boaz était issu d’une importante lignée familiale de Juda, puisqu’il descendait du chef de la tribu a I’époque

mosaique. Elimélec devait donc également appartenir & cette importante famille.

Mais la famine pousse Elimelec a déplacer sa famille vers le sud-est, au pays de Moab. S’il est possible que
son action ait ét€ motivée par un manque de foi en Dieu pour subvenir a leurs besoins en Israél
(abandonnant leur héritage dans la Terre promise et sa responsabilité de leader en Juda), il est également
possible qu’il ait simplement pensé que c’¢€tait la bonne fagon de subvenir aux besoins de sa famille dans
une telle situation, peut-&tre en s’inspirant des patriarches, qui se sont installés en Egypte en temps de
famine. (Moab a pu sembler d’autant plus justifié¢ qu’il était plus proche de la maison et que les Moabites
étaient des descendants de Lot, le neveu d’ Abraham). Quoi qu’il en soit, les temps devaient déja étre assez
durs pour la famille. En effet, alors que le nom d’Elimelec signifiait « Dieu est mon roi » et que celui de sa
femme Naomi signifiait « Mon bonheur » ou « Agréable », ils nommeérent leurs fils Machlon (qui signifie «
Malade ») et Kiljon (qui signifie « Pénible », « Echouant » ou « Dépérissant »). On ne sait pas si ces noms
ont été donnés a la naissance ou plus tard (comme Naomi qui s’est rebaptisée Mara, verset 20). Mais il est

clair que les conditions devaient étre assez mauvaises.

Apparemment, Elimelec meurt peu de temps apres s’étre installé en Moab. Ses fils se marient avec des
femmes moabites de la région : Machlon avec Ruth et Kiljon avec Orpa (voir verset 4 ; Ruth 4 :10). Cela
n’est pas interdit par la loi que Dieu a donnée a Israél, comme I’était le mariage avec les Cananéens

(voir Deutéronome 7:3), bien qu’il y ait des interdictions liées a la progéniture du mariage avec les Moabites
(que nous aborderons a la fin du livre). Mais ces mariages particuliers ne produisent pas d’enfants. Cela peut

s’expliquer par le fait que les mariages ont été plutdt éphémeres (selon la date a laquelle ils ont eu lieu). 11



s’avere que les fils ont été nommés de manicre appropriée, car ils sont tous deux morts prématurément, dix

ans apres leur pere.

Avec la mort de son mari et de ses deux fils, et donc sans homme pour subvenir aux besoins de la famille,
Naomi se rend compte que ses perspectives d’avenir 8 Moab sont sombres. Se considérant comme un
fardeau supplémentaire pour ses belles-filles et apprenant que les conditions agricoles se sont améliorées en
Israél (Ruth 1:6), elle décide de retourner dans son pays et demande a Ruth et Orpa de retourner dans leurs
familles et de se remarier. Elles veulent cependant partir avec elle. Mais elle connait les difficultés
auxquelles chacune d’elles serait confrontée en Isra€l, non seulement en tant que veuve, mais surtout en tant
qu’étrangere — elles seraient appauvries et étrangéres. Et elle ne peut leur étre d’aucune aide. En tant que
veuve agée, il n’y avait aucun espoir qu’elle se remarie et qu’elle ait d’autres fils a leur donner en mariage
(versets 11-13) — conformément a la coutume du lévirat que Dieu a donnée a Isra€l, ou un homme devait

épouser la veuve de son frére mort sans enfant afin de continuer la lignée de son frere (voir Deutéronome

25:5).

Orpa s’en va ensuite, « retournant vers son peuple et vers ses dieux » (Ruth 1:15). La formulation est
intéressante. Elle implique que ces femmes moabites ont effectivement quitté leurs dieux paiens lorsqu’elles
ont épousé Machlon et Kiljon . Mais c¢’était simplement la régle de 1I’époque, car dans I’ancienne société du
Moyen-Orient, une femme était censée adopter la religion de son mari. La véritable épreuve se déroulait
maintenant. Le nom d’Orpa signifiait « cou », ce qui convenait peut-étre a celle qui tournait la téte pour
regarder en arriere — et qui, en fait, retournait a son ancien paganisme. En fait, il est probable qu’elle n’avait
pas pris de véritable engagement envers Dieu au départ. Apparemment, aucune d’entre elles ne I’avait fait,

sinon Naomi ne leur aurait probablement pas dit a la 1égere de s’en ¢éloigner.

Mais Ruth était différente d’Orpa. Il est intéressant de noter que son nom est peut-€tre une modification
moabite du mot hébreu reuit, qui signifie « amitié », « association » ou « compagne ». Ruth était
certainement motivée par une véritable amiti¢ pour Naomi. Elle était une compagne fideéle qui ne quittait pas
sa chére amie, méme si cela lui causait des difficultés personnelles. Comme il n’y avait personne d’autre
pour s’occuper de sa belle-mere, elle se tenait a 1’écart et faisait ce qu’elle pouvait. Il s’agit 1a d’un caractere
et d’un dévouement remarquables. Mais il y avait apparemment plus qu’une amitié¢ solide. A la fin de son
engagement courageux et loyal des versets 16-17 (le point central de tout le récit), elle a invoqué le Seigneur
comme quelqu’un qui croyait sincérement en Lui. Auparavant, elle avait fait partie d’une société paienne
sombre et malfaisante. Mais la lumiére s’était levée grice a son association avec la famille d’Elimélec. Elle
avait sans doute entendu parler d’Israél et de son Dieu. Et méme si le chemin était difficile, elle voulait en
faire partie autant que possible. Elle voulait embrasser ce que signifiait étre un Israélite en alliance avec le
vrai Dieu. La suite de I’histoire montre comment ce choix remarquable est récompensé d’une manicre

remarquable.



On pourrait s’attendre a ce que Naomi soit bouleversée et extatique face a cette décision. Mais sa réaction
semble étre simplement une résignation au fait que Ruth vienne avec elle (verset 18). C’est terriblement
triste. Peut-étre n’était-elle pas convaincue de I’engagement de Ruth ou peut-étre était-elle tout simplement
trop préoccupée par la fagon dont cela pourrait bien se passer pour Ruth, surtout si I’on considére sa propre
situation. Comme on peut s’y attendre dans une certaine mesure, Naomi a laissé les événements de sa vie
depuis son arrivée au pays de Moab peser lourdement sur elle. Et son retour a la maison n’a fait qu’empirer
les choses. Alors que les habitants de Bethléem étaient ravis de la voir arriver avec Ruth, Naomi leur
demande de I’appeler Mara, ce qui signifie « ameére ». Ce qui avait fait de sa maison en Israél un foyer,
c’était la présence de ceux qu’elle aimait et qui n’étaient plus 1a. « Pour Naomi, qui avait quitté¢ Bethléem
avec un mari et deux fils, le retour a brutalement fait comprendre 1’étendue de sa perte » (Bible Reader’s

Companion, note sur 1:19-21).

De plus, elle considére sa situation comme un jugement de Dieu sur elle (ce qui indique peut-€tre un certain
manque de foi dans la décision initiale de se réinstaller 8 Moab). Mais elle est maintenant revenue. « Le
théme du retour est prédominant dans ce chapitre. Le mot est méme utilisé pour désigner Ruth — un mot
inhabituel pour le narrateur, puisque rien n’indique que Ruth ait jamais été en Israél « (Nelson Study

Bible, note sur le verset 22). Ce qui est peut-&tre le plus important ici, ¢’est le symbolisme. Le mot hébreu
pour retour est I’expression utilisée dans tout I’ Ancien Testament pour désigner la repentance — le rejet de
nos anciennes habitudes et la transformation de nos vies pour suivre la voie que Dieu a initialement indiquée
a ’humanité. En fin de compte, le retour a Dieu apporte toujours une grande récompense.

La famille d’Elimelec déménage a Moab, Ruth retourne avec Naomi.

Boaz rencontre Ruth dans ses champs (Ruth 2)

Apres toutes les calamités du chapitre 1, Naomi et Ruth commencent a se réinstaller en Israél. Sans mari
pour les aider a subvenir a leurs besoins, Naomi et Ruth utilisent les dispositions 1égales que Dieu a données
a Isra€l pour les pauvres et les veuves (voir Lévitique 19:9-10 ; 23:22 ; Deutéronome 24:19). Ruth demande
a Naomi la permission de récolter du grain dans les champs en cours de moisson. Sa « référence a quiconque
a la gentillesse de la laisser glaner (le sens de *“ aux yeux duquel je trouverai grace ”’) nous rappelle que tout
le monde ne suivait pas la Loi » (Bible Reader’s Companion, note sur les 2:2-3). Avec la bénédiction de
Naomi, Ruth « tombe » sur le champ de Boaz, un parent du défunt mari de Naomi, Elimélec (Ruth 2:1, 3).
Bien entendu, elle n’en avait pas 1’intention, ne connaissant méme pas Boaz et n’ayant aucun lien avec lui.
Mais ce n’était pas un hasard. Dieu était derriere tout cela, comme Naomi le reconnaitra plus tard (verset

20).

Il est intéressant de noter qu’ « a environ un kilométre et demi a 1’est de Bethléem se trouve un champ,
appelé “Champ de Boaz”, o, selon la tradition, Ruth a glané. A coté se trouve le “champ du berger”, ou,

selon la tradition, les anges ont annoncé la naissance de Jésus. Selon ces traditions, le lieu de la romance de



Ruth avec Boaz, qui a conduit a la formation de la famille qui allait engendrer le Christ, a été choisi par
Dieu, 1100 ans [ou plus] plus tard, comme lieu de ’annonce céleste de I’arrivée du Christ » (Halley’s Bible

Handbook, note sur le chapitre 2).

C’est dans ce champ que Ruth a travaillé. En effet, sa récolte devait étre un travail difficile : elle utilisait une
faucille pour glaner les coins du champ et cherchait dans le champ les grains que les moissonneurs avaient
laissés tomber. Ruth attire I’attention des serviteurs a cause de son dur labeur, restant dans le champ du
matin jusqu’a la chaleur du jour, sans méme s’arréter longtemps pour se reposer « dans la maison » (verset
7), qui était probablement une tente ou un auvent pour fournir un peu d’ombre dans le champ. Ruth s’est
ainsi forgé une bonne réputation. « Dans une petite communauté, 1’histoire de Ruth et de Noémi est connue
de tous et fait I’objet de nombreuses conversations (cf. v. 11). Or, les événements ont montré que Ruth était
travailleuse (v. 7), respectueuse (v. 10), modeste et reconnaissante (v. 13). La réputation que nous gagnons
ouvre — ou ferme — la porte des opportunités » (Bible Reader’s Companion, note sur les versets 6, 10-11,
13). En effet, le fait que Ruth ait semé des graines de bon caractere lui permettait de « récolter une moisson

» de grande récompense (comparez avec Galates 6:7).

Boaz respecte I’instruction que Dieu avait donnée a Israél de ne pas traiter les étrangers différemment selon
la loi, et demande méme a Ruth de rester glaner dans ses champs pour sa protection. Ce fait, et les paroles de
Naomi a la fin du chapitre, montrent que la sécurité était une préoccupation pour une femme seule a cette
époque. « Une fois de plus, nous avons I’impression que Naomi, Ruth et Boaz vivent dans une oasis de paix
au sein d’une société turbulente et pécheresse » (note sur Ruth 2:9, 22). Ruth risquait apparemment d’étre
agressée pendant qu’elle travaillait dans les champs. Parmi les nombreuses gentillesses de Boaz, il a

personnellement averti ses ouvriers que Ruth ne devait pas €tre touchée.

Au verset 12, « Boaz bénit Ruth, dans une déclaration qui peut étre considérée comme une priere... Boaz
pense que Ruth mérite ce qu’il y a de mieux pour sa piété et son choix du Dieu d’Israél, et il est convaincu
qu’un Dieu juste veillera a ce qu’elle soit bien récompensée. Boaz, qui prononce cette pricre, est le moyen
par lequel elle est exaucée « (note sur le verset 12). Boaz va jusqu’a fournir de la nourriture a Ruth pendant
qu’elle travaille, il demande a ses ouvriers de ne pas la réprimander et de ne pas lui faire honte si elle
travaille parmi les gerbes déja récoltées. Il leur dit méme de laisser tomber délibérément une partie de la

récolte pour qu’elle puisse la ramasser.

Il est intéressant de noter que Boaz ne s’est pas contenté de lui donner le grain. Il « a fait preuve de la plus
haute forme de charité en donnant en secret pour ne pas faire honte au bénéficiaire » (Nelson Study Bible,
note sur le verset 17). Il y a peut-étre méme une legon spirituelle a tirer de ce qui s’est passé. Si Dieu a
indubitablement conduit Ruth au champ de Boaz, et s’Il a peut-&tre méme permis a Boaz d’étre si généreux

avec elle, Ruth a di elle-méme fournir le travail nécessaire pour récolter les bénédictions. Ainsi, malgré le



fait qu’il s’agissait d’un don, elle a di travailler. Et elle travaille toute la journée, récoltant un épha d’orge
(verset 17). Comme un épha équivaut a environ 65 pourcents d’un boisseau moderne et qu’un boisseau

d’orge pese environ 22 kg, Ruth a récolté environ 14 kg d’orge.

C’est bien plus que ce que le glanage habituel peut rapporter, et Naomi reconnait immédiatement que
quelqu’un a di aider Ruth (verset 19). Lorsque Ruth lui parle de Boaz, Naomi est folle de joie, car elle sait
qu’en tant que proche parent d’Elimélec, il peut racheter le nom de la famille et I’héritage. Elle se dit alors
que ce développement vient de Dieu (verset 20). Dieu ne I’avait donc pas abandonnée apreés tout. Il avait
accepté Ruth et prendrait soin d’elles deux. Aprés un désespoir total, Naomi fait maintenant confiance a

Dieu pour les aider a s’en sortir.

Ruth continue de glaner pendant la moisson de 1’orge, puis du blé (verset 23).

L’appel de Ruth a Boaz (Ruth 3)

Le mot « repos » au verset 1 décrit le « repos » que I’on trouve dans le mariage (voir 1:9), ¢’est-a-dire le fait
de « s’installer » ou « s’établir » — typique du repos du Royaume de Dieu a venir (voir Hébreux 3-4), dans

lequel I’Eglise glorifiée sera mariée a Jésus-Christ (comparez avec Ephésiens 5:22-23 ; Apocalypse 19:7).

Naomi souligne a nouveau le fait que Boaz est un proche parent — un parent-rédempteur (Ruth 1:2). « Le
mot hébreu désigne un parent qui joue le role de protecteur ou de garant des droits de la famille. Il pouvait
étre appelé a remplir un certain nombre de fonctions : (1) racheter des biens que la famille avait vendus ; (2)
donner un héritier a un frére décédé en épousant la femme de ce frére et en lui donnant un enfant [le terme

« frére » étant évidemment compris comme une relation familiale plus large que le simple frére littéral] ; (3)
racheter un membre de la famille qui avait ét¢ vendu comme esclave a cause de la pauvreté ; et (4) venger
un membre de la famille qui avait été assassiné en tuant le meurtrier ». L’Ecriture appelle Dieu le
Rédempteur ou le ‘proche parent’ d’Israél (Esaie 60:16), et Jésus le Rédempteur de tous les croyants (1

Pierre 1:18, 19) » (« Wordfocus : Close Relative », Nelson Study Bible, p. 446).

En effet, comme nous I’avons brie¢vement mentionné plus haut, « le concept de parent rédempteur ou goel
[Dans Ruth 3:9, c’est le mot derriére « as droit de rachat », traduit ailleurs par « proche parent », (voir
version BDS)] est une représentation importante de I’ceuvre du Christ. Le goel doit (1) étre 1i¢ par le sang a
ceux qu’il rachéte [et le Christ est venu en chair humaine] (Deutéronome 25:5, 7-10 ; Jean 1:14 ; Romains
1:3 ; Philipiens 2:5-8 ; Hébreux 2:14, 15) ; (2) étre capable de payer le prix de la rédemption [comme le
Christ I’a fait par Son sang] (2:1 ; 1 Pierre 1:18, 19) ; (3) étre disposé a racheter [comme le Christ 1’a fait]
(3:11 ; Matthieu 20:28 ; Jean 10:15, 18 ; Hébreux 10:7) ; (4) étre lui-méme libre [de ce qui a causé le besoin
de rachat, c’est-a-dire que le rédempteur ne peut pas se racheter lui-méme] (le Christ était libre de la

malédiction du péché). Le mot goel... [présente donc] une image claire de I’ceuvre médiatrice du Christ »



(New Open Bible, introductory notes on Ruth). Il est également intéressant de noter qu'un chrétien doit
accepter la voie de Dieu pour recevoir la bénédiction. Un chrétien doit vouloir le salut. Ruth voulait que

Boaz I’épouse et elle a accepté le systeme.

Naomi décide qu’il est enfin temps d’agir. Dans les sociétés anciennes, la fin de la récolte était toujours
synonyme de célébration et de festin. Peut-Etre pensait-elle que Boaz serait plus réceptif aux appels ou aux
propositions lors d’une telle occasion. Elle dit a Ruth de se laver, de se parfumer et de s’habiller
¢légamment, puis I’envoie aux festivités, mais sans I’approcher pendant celles-ci (Ruth 3:3). Au contraire,
Naomi demande a Ruth de suivre Boaz et, apres qu’il se soit endormi, de découvrir ses pieds et de s’y
allonger (verset 4). Cela nous semble plutot étrange aujourd’hui, mais il semble que cela ait été plus courant
et mieux compris dans la culture de I’époque. Aujourd’hui, certains y voient une avance sexuelle, accusant
Ruth (et Naomi pour I’avoir suggérée) d’immoralité. Mais cela est plutét improbable, comme nous le

verrons.

Boaz va dormir a la belle étoile (verset 7). La plus grande partie de la récolte se trouvant sur 1’aire de
battage, il n’était pas rare que le propriétaire ou un serviteur de confiance dorme prées du tas de grains pour
se prémunir contre le vol. Il se réveille & minuit, surpris de trouver Ruth a ses pieds. Elle lui dit : « étends ton
aile sur ta servante, car tu as droit de rachat. » (verset 9). Tout d’abord, nous devons remarquer qu’il s’agit
d’une requéte humble, puisqu’elle se dit sa servante. Cela peut expliquer sa présence a ses pieds, la position
d’une humble requérante. De plus, 1’expression dans la version Segond 21 est « le pan de ton manteau ».
Certains y voient une référence a un manteau ou a une robe de dessus qui servait de couverture (voir C.F.

Keil et F. Delitzsch, Commentary on the Old Testament).

« Boaz a probablement dormi sur une natte ou une peau ; Ruth s’est couchée en travers a ses pieds — une
position dans laquelle les serviteurs orientaux dorment fréquemment dans la méme chambre ou la méme
tente que leur maitre ; et s’ils veulent une couverture, la coutume leur permet de bénéficier d’une partie de la
couverture du lit de leur maitre. Se reposant, comme le font les Orientaux [c’est-a-dire les Moyen-
Orientaux] la nuit, dans les mémes vétements qu’ils portent le jour, il n’y avait aucune indélicatesse a ce
qu’un étranger, ou méme une femme, mette I’extrémité de cette couverture sur elle » (Jamieson, Fausset &

Brown Commentary, note sur le verset 9).

Au pluriel, le terme hébreu traduit par « pan de manteau » est généralement compris comme signifiant

« ailes », et donc certaines traductions, comme la NEG79, le traduisent ici par « aile ». Dieu a utilisé cette
terminologie pour décrire le fait qu’ll a pris Isra€l comme épouse : « voici, ton temps était 1a, le temps des
amours. J’étendis sur toi le pan de ma robe, je couvris ta nudité, je te jurai fidélité, je fis alliance avec toi, dit

le Seigneur, I’Eternel, et tu fus a moi. » (Ezéchiel 16:8). Il est clair que ’intention de Ruth était une



proposition de mariage — qu’elle se mette sous I’aile ou le manteau de la protection d’un mari, en
I’occurrence Boaz.

Ce qui est également assez significatif a cet égard, c’est que Boaz lui avait déja parlé de « I’Eternel, le Dieu
d’Israél, sous les ailes duquel tu es venue te réfugier ! » (Ruth 2:12) — en utilisant ici la forme plurielle du
méme mot hébreu. Pourtant, il ne I’a pas envoyée se réfugier ailleurs, sous la protection de Dieu. Au

contraire, dans une large mesure, il s’est chargé lui-méme de la protéger et de prendre soin d’elle.

Puisque cette histoire vraie illustre la relation entre le Christ et I’Eglise, il pourrait sembler y avoir une
rupture dans la typologie. Jésus a dit : « Ce n’est pas vous qui m’avez choisi ; mais moi, je vous ai

choisis, ... » (Jean 15:16). Ceci aprés que Dieu le Pére ait choisi ceux qui feront partie de I’épouse de son
Fils (Jean 6:44). Mais il faut savoir que Ruth n’est pas a I’origine de la relation. Boaz s’était d¢ja intéressé a
elle et avait fait preuve d’une faveur évidente a son égard. En fait, il est probable qu’il souhaitait vivement
étre son mari. Mais nous voyons qu’il s’agit d’un homme agé qui s’attendait a ce que Ruth épouse quelqu’un
de beaucoup plus jeune. La sage Naomi a reconnu les sentiments de Boaz pour ce qu’ils étaient. Elle savait
peut-étre que Boaz était un homme conservateur qui manquait d’assurance romantique. Naomi a décidé qu’il
était temps pour Ruth de faire preuve d’initiative en réponse a I’intérét de Boaz. De méme, apres avoir été
appelés par Dieu, nous devons prendre I’initiative de le rechercher. « Approchez-vous de Dieu et il

s’approchera de vous » (Jacques 4:8).

Boaz est profondément touché. Et il est immensément impressionné par la grande « preuve d’amour »
(verset 10, version BDS) de Ruth — le mot hébreu ici, hesed, signifie « amour loyal » ou « fidélité a
I’alliance ». Non seulement elle était restée aux cotés de Naomi, mais elle cherchait maintenant a remplir
I’obligation de préserver la lignée et I’héritage de son mari décédé, ce qui permettrait de restaurer la lignée

familiale d’Elimélec et de s’assurer que Naomi était bien pourvue.

La réponse de Boaz nous aide vraiment a comprendre qu’il n’y a pas eu d’inconvenance sexuelle. Si Ruth
avait fait quelque chose d’immoral, ses premiers mots n’auraient certainement pas €t¢ de la bénir au nom de
Dieu pour sa fidélité et sa vertu morale (versets 10-11). S’il lui dit de dormir 1a jusqu’au matin (verset 13),
c’est trés probablement pour assurer sa protection. Il n’aurait pas été prudent pour elle de retourner a la ville
au milieu de la nuit, ou elle aurait pu étre accostée — juste avant 1’aube serait plus siir, quand personne n’était
réveillé. Il est vrai qu’au verset 14, Boaz ne veut pas que 1’on sache qu’elle était 1a. Mais cela ne signifie pas
que quelque chose de mal s’est produit. Peut-étre voulait-il simplement éviter que la rencontre soit mal
interprétée et que la réputation de Ruth soit remise en question. Ou peut-Etre ne voulait-il pas que son
intention de se marier soit rendue publique avant d’avoir pu régler la situation avec 1’autre membre de la

famille qu’il mentionne. Car Boaz, nous I’apprenons, n’était pas le parent le plus proche (verset 12).

Le matin, Boaz renvoie Ruth chez elle avec un don de blé — 6 mesures non précisées (verset 15). La nouvelle



version BDS parle de 25 litres, mais cela représente environ 15 kg, ce qui est assez difficile a transporter
dans son manteau. Boaz s’est peut-€tre contenté d’utiliser une grosse cuillere et d’en verser six pleines dans
son manteau. Ce cadeau était peut-étre un gage de son intention de 1’épouser si possible. A la fin du chapitre,
Naomi dit a Ruth de rester tranquille et d’attendre de voir ce qui va se passer. Noémi est persuadée que
Boaz, qui a fait preuve a plusieurs reprises de droiture et de compassion a leur égard, réglera la question

avant la fin de la journée (voir le verset 18).

Boaz rachéte les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4)

Boaz n’étant pas le parent le plus proche, il a di laisser a ce dernier le choix de racheter les terres de Naomi
et d’épouser Ruth ou non. Il s’agissait d’un choix important, car il ne s’agissait pas seulement d’hériter
d’une terre ou d’épouser une veuve, mais aussi de perpétuer une lignée familiale. Plusieurs choses
intéressantes se produisent dans cette histoire. Au verset 2, Boaz se présente devant dix anciens de la ville.
Selon I’Interpreters One Volume Commentary, cet incident a constitué un précédent pour I’opinion

ultérieure selon laquelle dix hommes formaient un quorum.

En s’adressant a son parent devant le quorum, Boaz I’informe qu’avec la terre vient I’obligation d’épouser
Ruth (verset 5). Mais pourquoi cela ? Et pourquoi la terre doit-elle étre achetée a Naomi ? Le probleme

n’est-il pas que quelqu’un d’autre possede maintenant la terre ?

Tout d’abord, nous devons comprendre que lorsque la terre était vendue en Israél, il s’agissait plutot d’un
bail ou d’un contrat de location, car toutes les terres revenaient au propriétaire d’origine au moment du
Jubilé, tous les 50 ans. Le propriétaire initial et sa famille possédaient toujours le titre de propriété de la
terre. Elimelec vendit ses terres en temps difficiles. La famille d’Elimelec pouvait racheter cette terre en
payant le « solde du bail » a I’occupant actuel. Le titre de propriété était transmis aux fils d’Elimelec, puis
aux parents les plus proches. Les veuves, cependant, n’étaient pas incluses dans la ligne d’héritage (voir
Nombres 27:8-11). Le plus proche parent semble donc devenir automatiquement le nouveau propriétaire de

la propriété. Alors pourquoi aurait-il besoin de 1’acheter a la veuve ?

Le commentaire de Keil et Delitzsch sur I’ Ancien Testament explique : « La question se pose de savoir de
quel droit Naomi a pu vendre la terre de son mari comme sa propre propriété... La véritable explication est
sans doute la suivante : La loi relative a I’héritage des biens fonciers des Israélites décédés sans enfants ne
déterminait pas le moment ou cette possession devait passer aux parents du défunt, que ce soit

immédiatement apres la mort du propriétaire ou seulement aprés la mort de la veuve qui était restée.

« C’est sans doute cette derniére régle qui a été établie par la coutume, de sorte que la veuve restait en

possession de la propriété aussi longtemps qu’elle vivait ; et pendant cette période, elle avait le droit de



vendre la propriété en cas de besoin, puisque la vente d’un champ n’était pas un transfert réel de titre, mais

simplement la vente du produit annuel jusqu’a I’année du jubilé.

« Le champ du défunt Elimélec aurait df, & proprement parler, appartenir a ses fils et, aprés leur mort, & la
veuve de Machlon (Ruth), puisque la veuve de Kiljon était restée dans son pays, Moab. Mais comme
Elimélec avait non seulement émigré avec sa femme et ses enfants et était mort a I’étranger, mais qu’aussi
ses fils avaient été avec lui dans le pays étranger, s’y étaient mariés et y étaient morts, la propriété fonciere
de leur pére ne leur était pas revenue, mais était restée la propriété de Naomi, la veuve d’Elimélec, dans

laquelle Ruth, en tant que veuve de Machlon, avait aussi une part.

« Or, si une veuve vendait le champ de son mari défunt pendant le temps qu’elle le possédait, a cause de sa
pauvreté, et qu’un parent de son mari le rachetait, il était évidemment de son devoir non seulement de
pourvoir a I’entretien de la veuve appauvrie, mais, si elle était encore jeune, de I’épouser, et de laisser le
premier fils né de ce mariage entrer dans la famille du mari défunt de sa femme, afin d’hériter de la propriété

rachetée et de perpétuer le nom et la possession du défunt en Israél.

« Sur ce droit, fond¢ sur la coutume traditionnelle, Boaz fonda la condition qu’il imposa au plus proche
acquéreur, a savoir que s’il rachetait le champ de Naomi, il devait aussi prendre Ruth, avec 1’obligation de

I’épouser et, par ce mariage, de perpétuer le nom du défunt dans son héritage ».

Au verset 6, le proche parent se rend compte qu’en achetant la terre, il finira par la donner aux héritiers
d’Elimélec, perdant ainsi non seulement la terre mais aussi I’argent utilisé pour 1’acheter et subvenir aux
besoins de Ruth et de Naomi. Il considere que cela ruine son propre héritage. Peut-étre a-t-il déja des enfants
d’un précédent mariage qui, selon lui, ne seraient pas suffisamment pris en charge dans de telles

circonstances.

Quoi qu’il en soit, il reporte le droit de rachat sur Boaz au verset 7 et lui donne son soulier comme témoin
pour officialiser la chose (voir Deutéronome 25 :5-10). Cette « coutume, qui existait chez les Indiens et les
anciens Allemands, provenait du fait que I’on prenait possession d’une propriété fixe en foulant le sol, et que
le fait d’enlever la chaussure et de la donner a quelqu’un d’autre était un symbole du transfert d’une
possession ou d’un droit de propriété » (Keil et Delitzsh).

Deutéronome 25 exigeait que 1’on crache au visage de celui qui refusait de remplir 1’obligation d’étre le
rédempteur. Cette disposition semble avoir été omise ici, ce qui indique peut-étre des circonstances
atténuantes en faveur du parent, comme les enfants dont il s’occupait déja. Ou peut-€tre que le crachat n’est
tout simplement pas enregistré. Certains pensent que le fait que le nom du proche parent ne soit pas

mentionné dans I’histoire connote un effacement de son nom pour avoir refusé son obligation.



Boaz déclare son intention d’épouser Ruth et tout est approuvé. Une bénédiction est méme prononceée,
invoquant I’exemple de Tamar, un ancien lévirat dont la plupart des membres de la tribu de Juda étaient

issus (Ruth 4:12).

L’histoire se termine par le mariage de Boaz avec Ruth, et il semble que Dieu les ait bénis immédiatement
en leur donnant des enfants (verset 13). Il est intéressant de noter que les derniéres sceénes concernent
Naomi. Les femmes de la communauté reconnaissent qu’en dépit de toutes les difficultés rencontrées par
Naomi, la conclusion de ’affaire a été bien meilleure que tout ce que I’on aurait pu prévoir. Ruth maintenant
« vaut mieux [...] que sept fils » (verset 15). Curieusement, ce sont les femmes voisines qui donnent un nom
au fils né de Boaz et de Ruth — elles 1I’appellent Obed, ce qui signifie « Servir ». Peut-étre ont-elles joué un
role majeur dans 1’aide apportée a Ruth pendant sa grossesse, suffisamment pour que leur contribution soit

sollicitée et acceptée.

Le livre se termine par une révision de la généalogie qui est trés intéressante parce que la généalogie a
chang¢, Boaz prenant la place d’Elimelec. Au lieu de tout perdre, comme le craignait son parent, Boaz a
gagné une place prééminente dans 1’histoire d’Isra€l. La descendance directe d’Obed est Isai, le pere de

David, d’ou est issu Jésus-Christ.

On peut se demander comment, quelques générations plus tard, le descendant d’une Moabite devient roi
d’Israél, alors que le Deutéronome 23:3 interdit aux descendants de Moabites d’entrer dans I’assemblée de
I’Eternel pendant dix générations. « Le Midrash juif laisse entendre que cette interdiction ne concernait que
les femmes ayant épousé des Moabites » (Bible Reader’s Companion, note sur Ruth 1:4). Nous ne pouvons
pas, bien sir, le savoir avec certitude. Il faut noter qu’il y a un probléme avec les épouses moabites a
I’époque d’Esdras et de Néhémie — mais ces femmes sont paiennes, et non des femmes courageuses et
croyantes qui ont consacré leur vie au vrai Dieu. Ruth, en revanche, illustre bien ce que 1’apotre Pierre dira
plus tard dans Actes 10:34-35 : « En vérité, je reconnais que Dieu ne fait point de favoritisme, mais qu’en
toute nation celui qui le craint et qui pratique la justice lui est agréable. ». Que cela nous serve de lecon a

tous.



	Introduction au livre des Ruth (Ruth 1)
	« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu ».

	Boaz rencontre Ruth dans ses champs (Ruth 2)
	L’appel de Ruth à Boaz (Ruth 3)
	Boaz rachète les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4)

