
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Droits d'auteur © 2025 par Église de Dieu Unie, association internationale. Tous droits réservés. 

 

Aucune partie de ce livre ne peut être reproduite, distribuée ou transmise sous quelque forme que ce soit, par aucun moyen 

électronique ou mécanique, y compris la photocopie, l’enregistrement ou toute autre méthode de stockage et de récupération 

d'information, sans l'autorisation préalable écrite de l'éditeur, sauf dans les cas prévus par les alinéas 2 et 3 de l'article L.122-5 du 

code de la propriété intellectuelle, permettant les copies ou reproductions réservées exclusivement à l'usage privé du copiste et non 

destinées à une utilisation collective, et les analyses et courtes citations justifiées par le caractère critique, pédagogique, scientifique 

ou d'information de l'œuvre à laquelle elles sont incorporées. 



Sommaire 

Introduction au livre des Ruth (Ruth 1) ...................................................................................................................... 4 

« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu ». ....................................................................... 6 

Boaz rencontre Ruth dans ses champs (Ruth 2) ......................................................................................................... 8 

L’appel de Ruth à Boaz (Ruth 3) ............................................................................................................................... 10 

Boaz rachète les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4) ..................................................................................... 13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Introduction au livre des Ruth (Ruth 1) 

Le livre de Ruth chevauche chronologiquement le livre des Juges. Et, bien que le texte biblique ne le précise 

pas, la tradition talmudique désigne le même auteur pour les deux livres, le prophète Samuel. Mais 

contrairement au livre des Juges, Ruth ne fait pas partie de la deuxième grande division de l’Ancien 

Testament, connue sous le nom des « Prophètes ». Il appartient plutôt à la troisième division, les « Écrits » 

(connus en grec sous le nom d’Hagiographes, ce qui signifie « Écrits sacrés », et parfois appelés 

« Psaumes », car le livre des Psaumes est le premier livre des Écrits dans l’ordre de classement et constitue 

la plus grande partie de cette section). Notre commentaire couvre certains passages des Écrits dans les 

commentaires relatifs aux Prophètes, lorsque ces passages sont clairement toujours d’actualité et qu’ils 

permettent d’élucider davantage le contenu historique des Prophètes. C’est précisément ce que fait Ruth, en 

donnant plus de détails sur la période des juges et en constituant un maillon important de la famille de Juda, 

d’où sortiront les rois d’Israël. 

 

« L’histoire se déroule à l’époque difficile des Juges, marquée par un effroyable déclin spirituel, moral et 

social. Pourtant, au fur et à mesure que l’histoire se déroule, nous découvrons qu’au sein de cette société 

corrompue, il y avait encore de vrais croyants : des gens simples qui essayaient honnêtement d’aimer et de 

servir Dieu, et de vivre généreusement avec leurs voisins. Le dévoilement de Ruth, de sa belle-mère Naomi 

et de son futur époux, Boaz, nous rappelle que la véritable histoire sacrée ne s’apprend pas tant dans les 

annales des héros et des rois que dans la vie quotidienne de femmes et d’hommes pieux. Le livre de Ruth 

devrait être une lecture obligatoire pour tous ceux qui étudient l’époque des Juges, car il apporte un équilibre 

bien nécessaire à notre impression de cette époque de désarroi spirituel » (Lawrence Richards, The Bible 

Reader’s Companion, 1991, notes d’introduction sur Ruth). 

 

Ce livre réconfortant et encourageant est un exemple de la variété des enseignements que Dieu a mis en 

place dans Sa Parole. L’ensemble du livre est une histoire courte et indépendante qui met en scène quelques 

personnages centraux, un peu comme Esther. Il n’y a pas d’instruction directe de la part de Dieu – pas de 

commandement, pas de correction de la part d’un prophète, pas d’exposé de la loi de Dieu. Cependant, le 

livre contient de grands thèmes et leçons, dont l’un est que Dieu bénit ceux qui cherchent à Lui obéir, 

parfois de manière très inattendue. C’est l’expérience vécue par le personnage principal, Ruth, qui a donné 

son nom au livre, l’un des deux seuls livres de toute la Bible à porter le nom d’une femme, l’autre étant 

Esther. Fait remarquable, Ruth n’est pas une Israélite, mais une étrangère, une Moabite. Pourtant, elle ne le 

restera pas, mais sera greffée en Israël – et pas seulement greffée, mais honorée par Dieu en occupant une 

position importante dans la lignée de David et de son descendant, le Messie. Que l’auteur du livre soit 

Samuel ou quelqu’un d’autre, il y a un sens évident du respect pour une femme née à l’étranger qui veut se 

soumettre à Dieu par obéissance et suivre Son mode de vie, et qui, ce faisant, a un impact aussi important 

sur l’avenir d’Israël. 

 



Ruth est l’un des cinq livres des Écrits connus des Juifs sous le nom de Megilloth, les quatre autres étant le 

Cantique des Cantiques, l’Ecclésiaste, les Lamentations de Jérémie et Esther. Si le mot megilloth signifie 

simplement « rouleaux » ou « parchemins », ce terme est utilisé spécifiquement pour les rouleaux des fêtes, 

c’est-à-dire les livres des Écritures lus dans les synagogues lors des fêtes. L’un des principaux fils 

conducteurs du livre de Ruth est celui de la moisson, en particulier la petite moisson de printemps – d’abord 

celle de l’orge, puis celle du blé (voir Ruth 1:22). C’est pourquoi Ruth est traditionnellement lu dans les 

synagogues juives lors de la fête de la moisson ou des prémices (Pentecôte), qui a lieu pendant cette période 

agricole, en mai ou en juin. 

 

Il est intéressant de noter que, selon la tradition juive, la première Pentecôte pour Israël a eu lieu lorsque 

Dieu a donné la loi au mont Sinaï et qu’Israël l’a acceptée, devenant ainsi véritablement Son peuple. Ruth 

est l’histoire d’une femme qui a accepté les lois de Dieu et qui est ainsi devenue membre du peuple de Dieu. 

Il convient de noter que la « moisson » d’Israël en tant que peuple de Dieu représente la moisson spirituelle 

de l’Israël spirituel, l’Église de Dieu du Nouveau Testament, dont les membres sont les « prémices » de 

Dieu à cette époque, alors qu’il y aura une plus grande moisson de l’humanité lorsque le Christ reviendra. 

L’histoire de Ruth permet d’illustrer le fait que tous les peuples auront un jour la possibilité de suivre Dieu 

et que, même aujourd’hui, les Gentils sont greffés parmi les prémices de Dieu pour faire partie de Sa 

moisson précoce. Paul (Romains 11:24-25) et Pierre (Actes 10:9-15) ont montré plus tard que Dieu a 

toujours voulu que les Gentils soient greffés en Israël (Ésaïe 56:3-7; Lévitique 19:33). 

 

C’est également à la Pentecôte que la nation d’Israël est entrée dans son mariage d’alliance avec Dieu. Ce 

mariage symbolisait la relation de mariage que Jésus-Christ devait avoir avec l’Israël spirituel, l’Église. De 

toute évidence, l’amour et le mariage – en tant que représentants de la relation de Dieu avec Son peuple – 

sont également un thème du livre de Ruth. Boaz, qui représente le Christ, épouse Ruth, qui représente 

l’Église. Il est le vigneron qui protège, pourvoit aux besoins de son épouse et en prend soin. 

 

Enfin, un autre thème dominant du livre est clairement celui du parent rédempteur. Le mot hébreu pour 

parent (goel) apparaît treize fois dans Ruth et signifie essentiellement « celui qui rachète » (The New Open 

Bible, 1990, notes introductives sur Ruth). La nécessité de la rédemption apparaît clairement dès le début de 

l’histoire, et son accomplissement par le rachat des terres, le mariage léviratique et la perpétuation de la 

famille en est la conclusion grandiose. Le livre donne ainsi « une image claire du parent rédempteur, un 

individu qui, grâce à ses relations, est capable d’intervenir en faveur d’un membre de sa famille ». Dans ce 

rôle, Boaz préfigure Jésus-Christ, qui est devenu un être humain réel pour pouvoir être notre parent et se 

qualifier en tant que [c’est-à-dire remplir les conditions pour devenir] notre Rédempteur » (Bible Reader’s 

Companion, notes introductives sur Ruth). Quelle merveilleuse image ! 

 



Il convient de noter que la date exacte de l’histoire de Ruth au cours de la période des juges n’est pas claire. 

Les généalogies de la famille de Juda, telles qu’elles sont rapportées à la fin du livre et dans d’autres 

passages (voir Ruth 4:18-21; Matthieu 1), montrent la progression suivante : Salmon par Rahab (la 

prostituée de Jéricho célèbre dans Josué 6 ) engendre Boaz ; Boaz et Ruth ont un enfant nommé Obed ; et 

Obed engendre Isaï, le père de David. Or, il s’est écoulé environ 360 ans entre la rencontre de Salmon et de 

Rahab et la naissance de David, et il semble peu probable qu’il n’y ait eu que trois générations entre eux. Il 

semble donc que des générations aient été sautées dans la généalogie, soit entre Salmon et Boaz, soit entre 

Obed et Jessé, soit les deux. 

 

« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu ». 

 

Au début de l’histoire, nous découvrons la famille d’Elimélec. Nous apprenons par la suite qu’il est un 

proche parent de l’un des personnages principaux de l’histoire, Boaz, peut-être un cousin ou un oncle (un 

frère semble peu probable, car cela serait probablement mentionné). Comme le montrent les généalogies, 

Boaz était issu d’une importante lignée familiale de Juda, puisqu’il descendait du chef de la tribu à l’époque 

mosaïque. Élimélec devait donc également appartenir à cette importante famille. 

 

Mais la famine pousse Elimelec à déplacer sa famille vers le sud-est, au pays de Moab. S’il est possible que 

son action ait été motivée par un manque de foi en Dieu pour subvenir à leurs besoins en Israël 

(abandonnant leur héritage dans la Terre promise et sa responsabilité de leader en Juda), il est également 

possible qu’il ait simplement pensé que c’était la bonne façon de subvenir aux besoins de sa famille dans 

une telle situation, peut-être en s’inspirant des patriarches, qui se sont installés en Égypte en temps de 

famine. (Moab a pu sembler d’autant plus justifié qu’il était plus proche de la maison et que les Moabites 

étaient des descendants de Lot, le neveu d’Abraham). Quoi qu’il en soit, les temps devaient déjà être assez 

durs pour la famille. En effet, alors que le nom d’Elimelec signifiait « Dieu est mon roi » et que celui de sa 

femme Naomi signifiait « Mon bonheur » ou « Agréable », ils nommèrent leurs fils Machlon (qui signifie « 

Malade ») et Kiljon  (qui signifie « Pénible », « Échouant » ou « Dépérissant »). On ne sait pas si ces noms 

ont été donnés à la naissance ou plus tard (comme Naomi qui s’est rebaptisée Mara, verset 20). Mais il est 

clair que les conditions devaient être assez mauvaises. 

 

Apparemment, Elimelec meurt peu de temps après s’être installé en Moab. Ses fils se marient avec des 

femmes moabites de la région : Machlon avec Ruth et Kiljon avec Orpa (voir verset 4 ; Ruth 4 :10). Cela 

n’est pas interdit par la loi que Dieu a donnée à Israël, comme l’était le mariage avec les Cananéens 

(voir Deutéronome 7:3), bien qu’il y ait des interdictions liées à la progéniture du mariage avec les Moabites 

(que nous aborderons à la fin du livre). Mais ces mariages particuliers ne produisent pas d’enfants. Cela peut 

s’expliquer par le fait que les mariages ont été plutôt éphémères (selon la date à laquelle ils ont eu lieu). Il 



s’avère que les fils ont été nommés de manière appropriée, car ils sont tous deux morts prématurément, dix 

ans après leur père. 

 

Avec la mort de son mari et de ses deux fils, et donc sans homme pour subvenir aux besoins de la famille, 

Naomi se rend compte que ses perspectives d’avenir à Moab sont sombres. Se considérant comme un 

fardeau supplémentaire pour ses belles-filles et apprenant que les conditions agricoles se sont améliorées en 

Israël (Ruth 1:6), elle décide de retourner dans son pays et demande à Ruth et Orpa de retourner dans leurs 

familles et de se remarier. Elles veulent cependant partir avec elle. Mais elle connaît les difficultés 

auxquelles chacune d’elles serait confrontée en Israël, non seulement en tant que veuve, mais surtout en tant 

qu’étrangère – elles seraient appauvries et étrangères. Et elle ne peut leur être d’aucune aide. En tant que 

veuve âgée, il n’y avait aucun espoir qu’elle se remarie et qu’elle ait d’autres fils à leur donner en mariage 

(versets 11-13) – conformément à la coutume du lévirat que Dieu a donnée à Israël, où un homme devait 

épouser la veuve de son frère mort sans enfant afin de continuer la lignée de son frère (voir Deutéronome 

25:5). 

 

Orpa s’en va ensuite, « retournant vers son peuple et vers ses dieux » (Ruth 1:15). La formulation est 

intéressante. Elle implique que ces femmes moabites ont effectivement quitté leurs dieux païens lorsqu’elles 

ont épousé Machlon et Kiljon . Mais c’était simplement la règle de l’époque, car dans l’ancienne société du 

Moyen-Orient, une femme était censée adopter la religion de son mari. La véritable épreuve se déroulait 

maintenant. Le nom d’Orpa signifiait « cou », ce qui convenait peut-être à celle qui tournait la tête pour 

regarder en arrière – et qui, en fait, retournait à son ancien paganisme. En fait, il est probable qu’elle n’avait 

pas pris de véritable engagement envers Dieu au départ. Apparemment, aucune d’entre elles ne l’avait fait, 

sinon Naomi ne leur aurait probablement pas dit à la légère de s’en éloigner. 

 

Mais Ruth était différente d’Orpa. Il est intéressant de noter que son nom est peut-être une modification 

moabite du mot hébreu reuit, qui signifie « amitié », « association » ou « compagne ». Ruth était 

certainement motivée par une véritable amitié pour Naomi. Elle était une compagne fidèle qui ne quittait pas 

sa chère amie, même si cela lui causait des difficultés personnelles. Comme il n’y avait personne d’autre 

pour s’occuper de sa belle-mère, elle se tenait à l’écart et faisait ce qu’elle pouvait. Il s’agit là d’un caractère 

et d’un dévouement remarquables. Mais il y avait apparemment plus qu’une amitié solide. À la fin de son 

engagement courageux et loyal des versets 16-17 (le point central de tout le récit), elle a invoqué le Seigneur 

comme quelqu’un qui croyait sincèrement en Lui. Auparavant, elle avait fait partie d’une société païenne 

sombre et malfaisante. Mais la lumière s’était levée grâce à son association avec la famille d’Élimélec. Elle 

avait sans doute entendu parler d’Israël et de son Dieu. Et même si le chemin était difficile, elle voulait en 

faire partie autant que possible. Elle voulait embrasser ce que signifiait être un Israélite en alliance avec le 

vrai Dieu. La suite de l’histoire montre comment ce choix remarquable est récompensé d’une manière 

remarquable. 



On pourrait s’attendre à ce que Naomi soit bouleversée et extatique face à cette décision. Mais sa réaction 

semble être simplement une résignation au fait que Ruth vienne avec elle (verset 18). C’est terriblement 

triste. Peut-être n’était-elle pas convaincue de l’engagement de Ruth ou peut-être était-elle tout simplement 

trop préoccupée par la façon dont cela pourrait bien se passer pour Ruth, surtout si l’on considère sa propre 

situation. Comme on peut s’y attendre dans une certaine mesure, Naomi a laissé les événements de sa vie 

depuis son arrivée au pays de Moab peser lourdement sur elle. Et son retour à la maison n’a fait qu’empirer 

les choses. Alors que les habitants de Bethléem étaient ravis de la voir arriver avec Ruth, Naomi leur 

demande de l’appeler Mara, ce qui signifie « amère ». Ce qui avait fait de sa maison en Israël un foyer, 

c’était la présence de ceux qu’elle aimait et qui n’étaient plus là. « Pour Naomi, qui avait quitté Bethléem 

avec un mari et deux fils, le retour a brutalement fait comprendre l’étendue de sa perte » (Bible Reader’s 

Companion, note sur 1:19-21). 

 

De plus, elle considère sa situation comme un jugement de Dieu sur elle (ce qui indique peut-être un certain 

manque de foi dans la décision initiale de se réinstaller à Moab). Mais elle est maintenant revenue. « Le 

thème du retour est prédominant dans ce chapitre. Le mot est même utilisé pour désigner Ruth – un mot 

inhabituel pour le narrateur, puisque rien n’indique que Ruth ait jamais été en Israël « (Nelson Study 

Bible, note sur le verset 22). Ce qui est peut-être le plus important ici, c’est le symbolisme. Le mot hébreu 

pour retour est l’expression utilisée dans tout l’Ancien Testament pour désigner la repentance – le rejet de 

nos anciennes habitudes et la transformation de nos vies pour suivre la voie que Dieu a initialement indiquée 

à l’humanité. En fin de compte, le retour à Dieu apporte toujours une grande récompense. 

La famille d’Elimelec déménage à Moab, Ruth retourne avec Naomi. 

 

Boaz rencontre Ruth dans ses champs (Ruth 2) 

Après toutes les calamités du chapitre 1, Naomi et Ruth commencent à se réinstaller en Israël. Sans mari 

pour les aider à subvenir à leurs besoins, Naomi et Ruth utilisent les dispositions légales que Dieu a données 

à Israël pour les pauvres et les veuves (voir Lévitique 19:9-10 ; 23:22 ; Deutéronome 24:19). Ruth demande 

à Naomi la permission de récolter du grain dans les champs en cours de moisson. Sa « référence à quiconque 

a la gentillesse de la laisser glaner (le sens de “ aux yeux duquel je trouverai grâce ”) nous rappelle que tout 

le monde ne suivait pas la Loi » (Bible Reader’s Companion, note sur les 2:2-3). Avec la bénédiction de 

Naomi, Ruth « tombe » sur le champ de Boaz, un parent du défunt mari de Naomi, Elimélec (Ruth 2:1, 3). 

Bien entendu, elle n’en avait pas l’intention, ne connaissant même pas Boaz et n’ayant aucun lien avec lui. 

Mais ce n’était pas un hasard. Dieu était derrière tout cela, comme Naomi le reconnaîtra plus tard (verset 

20). 

 

Il est intéressant de noter qu’ « à environ un kilomètre et demi à l’est de Bethléem se trouve un champ, 

appelé “Champ de Boaz”, où, selon la tradition, Ruth a glané. À côté se trouve le “champ du berger”, où, 

selon la tradition, les anges ont annoncé la naissance de Jésus. Selon ces traditions, le lieu de la romance de 



Ruth avec Boaz, qui a conduit à la formation de la famille qui allait engendrer le Christ, a été choisi par 

Dieu, 1100 ans [ou plus] plus tard, comme lieu de l’annonce céleste de l’arrivée du Christ » (Halley’s Bible 

Handbook, note sur le chapitre 2). 

 

C’est dans ce champ que Ruth a travaillé. En effet, sa récolte devait être un travail difficile : elle utilisait une 

faucille pour glaner les coins du champ et cherchait dans le champ les grains que les moissonneurs avaient 

laissés tomber. Ruth attire l’attention des serviteurs à cause de son dur labeur, restant dans le champ du 

matin jusqu’à la chaleur du jour, sans même s’arrêter longtemps pour se reposer « dans la maison » (verset 

7), qui était probablement une tente ou un auvent pour fournir un peu d’ombre dans le champ. Ruth s’est 

ainsi forgé une bonne réputation. « Dans une petite communauté, l’histoire de Ruth et de Noémi est connue 

de tous et fait l’objet de nombreuses conversations (cf. v. 11). Or, les événements ont montré que Ruth était 

travailleuse (v. 7), respectueuse (v. 10), modeste et reconnaissante (v. 13). La réputation que nous gagnons 

ouvre – ou ferme – la porte des opportunités » (Bible Reader’s Companion, note sur les versets 6, 10-11, 

13). En effet, le fait que Ruth ait semé des graines de bon caractère lui permettait de « récolter une moisson 

» de grande récompense (comparez avec Galates 6:7). 

 

Boaz respecte l’instruction que Dieu avait donnée à Israël de ne pas traiter les étrangers différemment selon 

la loi, et demande même à Ruth de rester glaner dans ses champs pour sa protection. Ce fait, et les paroles de 

Naomi à la fin du chapitre, montrent que la sécurité était une préoccupation pour une femme seule à cette 

époque. « Une fois de plus, nous avons l’impression que Naomi, Ruth et Boaz vivent dans une oasis de paix 

au sein d’une société turbulente et pécheresse » (note sur Ruth 2:9, 22). Ruth risquait apparemment d’être 

agressée pendant qu’elle travaillait dans les champs. Parmi les nombreuses gentillesses de Boaz, il a 

personnellement averti ses ouvriers que Ruth ne devait pas être touchée. 

 

Au verset 12, « Boaz bénit Ruth, dans une déclaration qui peut être considérée comme une prière... Boaz 

pense que Ruth mérite ce qu’il y a de mieux pour sa piété et son choix du Dieu d’Israël, et il est convaincu 

qu’un Dieu juste veillera à ce qu’elle soit bien récompensée. Boaz, qui prononce cette prière, est le moyen 

par lequel elle est exaucée « (note sur le verset 12). Boaz va jusqu’à fournir de la nourriture à Ruth pendant 

qu’elle travaille, il demande à ses ouvriers de ne pas la réprimander et de ne pas lui faire honte si elle 

travaille parmi les gerbes déjà récoltées. Il leur dit même de laisser tomber délibérément une partie de la 

récolte pour qu’elle puisse la ramasser. 

 

Il est intéressant de noter que Boaz ne s’est pas contenté de lui donner le grain. Il « a fait preuve de la plus 

haute forme de charité en donnant en secret pour ne pas faire honte au bénéficiaire » (Nelson Study Bible, 

note sur le verset 17). Il y a peut-être même une leçon spirituelle à tirer de ce qui s’est passé. Si Dieu a 

indubitablement conduit Ruth au champ de Boaz, et s’Il a peut-être même permis à Boaz d’être si généreux 

avec elle, Ruth a dû elle-même fournir le travail nécessaire pour récolter les bénédictions. Ainsi, malgré le 



fait qu’il s’agissait d’un don, elle a dû travailler. Et elle travaille toute la journée, récoltant un épha d’orge 

(verset 17). Comme un épha équivaut à environ 65 pourcents d’un boisseau moderne et qu’un boisseau 

d’orge pèse environ 22 kg, Ruth a récolté environ 14 kg d’orge. 

 

C’est bien plus que ce que le glanage habituel peut rapporter, et Naomi reconnaît immédiatement que 

quelqu’un a dû aider Ruth (verset 19). Lorsque Ruth lui parle de Boaz, Naomi est folle de joie, car elle sait 

qu’en tant que proche parent d’Elimélec, il peut racheter le nom de la famille et l’héritage. Elle se dit alors 

que ce développement vient de Dieu (verset 20). Dieu ne l’avait donc pas abandonnée après tout. Il avait 

accepté Ruth et prendrait soin d’elles deux. Après un désespoir total, Naomi fait maintenant confiance à 

Dieu pour les aider à s’en sortir. 

 

Ruth continue de glaner pendant la moisson de l’orge, puis du blé (verset 23). 

 

L’appel de Ruth à Boaz (Ruth 3) 
Le mot « repos » au verset 1 décrit le « repos » que l’on trouve dans le mariage (voir 1:9), c’est-à-dire le fait 

de « s’installer » ou « s’établir » – typique du repos du Royaume de Dieu à venir (voir Hébreux 3-4), dans 

lequel l’Église glorifiée sera mariée à Jésus-Christ (comparez avec Éphésiens 5:22-23 ; Apocalypse 19:7). 

 

Naomi souligne à nouveau le fait que Boaz est un proche parent – un parent-rédempteur (Ruth 1:2). « Le 

mot hébreu désigne un parent qui joue le rôle de protecteur ou de garant des droits de la famille. Il pouvait 

être appelé à remplir un certain nombre de fonctions : (1) racheter des biens que la famille avait vendus ; (2) 

donner un héritier à un frère décédé en épousant la femme de ce frère et en lui donnant un enfant [le terme 

« frère » étant évidemment compris comme une relation familiale plus large que le simple frère littéral] ; (3) 

racheter un membre de la famille qui avait été vendu comme esclave à cause de la pauvreté ; et (4) venger 

un membre de la famille qui avait été assassiné en tuant le meurtrier ». L’Écriture appelle Dieu le 

Rédempteur ou le ‘proche parent’ d’Israël (Esaïe 60:16), et Jésus le Rédempteur de tous les croyants (1 

Pierre 1:18, 19) » (« Wordfocus : Close Relative », Nelson Study Bible, p. 446). 

 

En effet, comme nous l’avons brièvement mentionné plus haut, « le concept de parent rédempteur ou goel 

[Dans Ruth 3:9, c’est le mot derrière « as droit de rachat », traduit ailleurs par « proche parent », (voir 

version BDS)] est une représentation importante de l’œuvre du Christ. Le goel doit (1) être lié par le sang à 

ceux qu’il rachète [et le Christ est venu en chair humaine] (Deutéronome 25:5, 7-10 ; Jean 1:14 ; Romains 

1:3 ; Philipiens 2:5-8 ; Hébreux 2:14, 15) ; (2) être capable de payer le prix de la rédemption [comme le 

Christ l’a fait par Son sang] (2:1 ; 1 Pierre 1:18, 19) ; (3) être disposé à racheter [comme le Christ l’a fait] 

(3:11 ; Matthieu 20:28 ; Jean 10:15, 18 ; Hébreux 10:7) ; (4) être lui-même libre [de ce qui a causé le besoin 

de rachat, c’est-à-dire que le rédempteur ne peut pas se racheter lui-même] (le Christ était libre de la 

malédiction du péché). Le mot goel... [présente donc] une image claire de l’œuvre médiatrice du Christ » 



(New Open Bible, introductory notes on Ruth). Il est également intéressant de noter qu’un chrétien doit 

accepter la voie de Dieu pour recevoir la bénédiction. Un chrétien doit vouloir le salut. Ruth voulait que 

Boaz l’épouse et elle a accepté le système. 

 

Naomi décide qu’il est enfin temps d’agir. Dans les sociétés anciennes, la fin de la récolte était toujours 

synonyme de célébration et de festin. Peut-être pensait-elle que Boaz serait plus réceptif aux appels ou aux 

propositions lors d’une telle occasion. Elle dit à Ruth de se laver, de se parfumer et de s’habiller 

élégamment, puis l’envoie aux festivités, mais sans l’approcher pendant celles-ci (Ruth 3:3). Au contraire, 

Naomi demande à Ruth de suivre Boaz et, après qu’il se soit endormi, de découvrir ses pieds et de s’y 

allonger (verset 4). Cela nous semble plutôt étrange aujourd’hui, mais il semble que cela ait été plus courant 

et mieux compris dans la culture de l’époque. Aujourd’hui, certains y voient une avance sexuelle, accusant 

Ruth (et Naomi pour l’avoir suggérée) d’immoralité. Mais cela est plutôt improbable, comme nous le 

verrons. 

 

Boaz va dormir à la belle étoile (verset 7). La plus grande partie de la récolte se trouvant sur l’aire de 

battage, il n’était pas rare que le propriétaire ou un serviteur de confiance dorme près du tas de grains pour 

se prémunir contre le vol. Il se réveille à minuit, surpris de trouver Ruth à ses pieds. Elle lui dit : « étends ton 

aile sur ta servante, car tu as droit de rachat. » (verset 9). Tout d’abord, nous devons remarquer qu’il s’agit 

d’une requête humble, puisqu’elle se dit sa servante. Cela peut expliquer sa présence à ses pieds, la position 

d’une humble requérante. De plus,  l’expression dans la version Segond 21 est « le pan de ton manteau ». 

Certains y voient une référence à un manteau ou à une robe de dessus qui servait de couverture (voir C.F. 

Keil et F. Delitzsch, Commentary on the Old Testament). 

 

« Boaz a probablement dormi sur une natte ou une peau ; Ruth s’est couchée en travers à ses pieds – une 

position dans laquelle les serviteurs orientaux dorment fréquemment dans la même chambre ou la même 

tente que leur maître ; et s’ils veulent une couverture, la coutume leur permet de bénéficier d’une partie de la 

couverture du lit de leur maître. Se reposant, comme le font les Orientaux [c’est-à-dire les Moyen-

Orientaux] la nuit, dans les mêmes vêtements qu’ils portent le jour, il n’y avait aucune indélicatesse à ce 

qu’un étranger, ou même une femme, mette l’extrémité de cette couverture sur elle » (Jamieson, Fausset & 

Brown Commentary, note sur le verset 9). 

 

Au pluriel, le terme hébreu traduit par « pan de manteau » est généralement compris comme signifiant 

« ailes », et donc certaines traductions, comme la NEG79, le traduisent ici par « aile ». Dieu a utilisé cette 

terminologie pour décrire le fait qu’Il a pris Israël comme épouse : « voici, ton temps était là, le temps des 

amours. J’étendis sur toi le pan de ma robe, je couvris ta nudité, je te jurai fidélité, je fis alliance avec toi, dit 

le Seigneur, l’Éternel, et tu fus à moi. » (Ézéchiel 16:8). Il est clair que l’intention de Ruth était une 



proposition de mariage – qu’elle se mette sous l’aile ou le manteau de la protection d’un mari, en 

l’occurrence Boaz. 

Ce qui est également assez significatif à cet égard, c’est que Boaz lui avait déjà parlé de « l’Éternel, le Dieu 

d’Israël, sous les ailes duquel tu es venue te réfugier ! » (Ruth 2:12) – en utilisant ici la forme plurielle du 

même mot hébreu. Pourtant, il ne l’a pas envoyée se réfugier ailleurs, sous la protection de Dieu. Au 

contraire, dans une large mesure, il s’est chargé lui-même de la protéger et de prendre soin d’elle. 

 

Puisque cette histoire vraie illustre la relation entre le Christ et l’Église, il pourrait sembler y avoir une 

rupture dans la typologie. Jésus a dit : « Ce n’est pas vous qui m’avez choisi ; mais moi, je vous ai 

choisis, ... » (Jean 15:16). Ceci après que Dieu le Père ait choisi ceux qui feront partie de l’épouse de son 

Fils (Jean 6:44). Mais il faut savoir que Ruth n’est pas à l’origine de la relation. Boaz s’était déjà intéressé à 

elle et avait fait preuve d’une faveur évidente à son égard. En fait, il est probable qu’il souhaitait vivement 

être son mari. Mais nous voyons qu’il s’agit d’un homme âgé qui s’attendait à ce que Ruth épouse quelqu’un 

de beaucoup plus jeune. La sage Naomi a reconnu les sentiments de Boaz pour ce qu’ils étaient. Elle savait 

peut-être que Boaz était un homme conservateur qui manquait d’assurance romantique. Naomi a décidé qu’il 

était temps pour Ruth de faire preuve d’initiative en réponse à l’intérêt de Boaz. De même, après avoir été 

appelés par Dieu, nous devons prendre l’initiative de le rechercher. « Approchez-vous de Dieu et il 

s’approchera de vous » (Jacques 4:8). 

 

Boaz est profondément touché. Et il est immensément impressionné par la grande « preuve d’amour » 

(verset 10, version BDS) de Ruth – le mot hébreu ici, hesed, signifie « amour loyal » ou « fidélité à 

l’alliance ». Non seulement elle était restée aux côtés de Naomi, mais elle cherchait maintenant à remplir 

l’obligation de préserver la lignée et l’héritage de son mari décédé, ce qui permettrait de restaurer la lignée 

familiale d’Elimélec et de s’assurer que Naomi était bien pourvue. 

 

La réponse de Boaz nous aide vraiment à comprendre qu’il n’y a pas eu d’inconvenance sexuelle. Si Ruth 

avait fait quelque chose d’immoral, ses premiers mots n’auraient certainement pas été de la bénir au nom de 

Dieu pour sa fidélité et sa vertu morale (versets 10-11). S’il lui dit de dormir là jusqu’au matin (verset 13), 

c’est très probablement pour assurer sa protection. Il n’aurait pas été prudent pour elle de retourner à la ville 

au milieu de la nuit, où elle aurait pu être accostée – juste avant l’aube serait plus sûr, quand personne n’était 

réveillé. Il est vrai qu’au verset 14, Boaz ne veut pas que l’on sache qu’elle était là. Mais cela ne signifie pas 

que quelque chose de mal s’est produit. Peut-être voulait-il simplement éviter que la rencontre soit mal 

interprétée et que la réputation de Ruth soit remise en question. Ou peut-être ne voulait-il pas que son 

intention de se marier soit rendue publique avant d’avoir pu régler la situation avec l’autre membre de la 

famille qu’il mentionne. Car Boaz, nous l’apprenons, n’était pas le parent le plus proche (verset 12). 

 

Le matin, Boaz renvoie Ruth chez elle avec un don de blé – 6 mesures non précisées (verset 15). La nouvelle 



version BDS parle de 25 litres, mais cela représente environ 15 kg, ce qui est assez difficile à transporter 

dans son manteau. Boaz s’est peut-être contenté d’utiliser une grosse cuillère et d’en verser six pleines dans 

son manteau. Ce cadeau était peut-être un gage de son intention de l’épouser si possible. À la fin du chapitre, 

Naomi dit à Ruth de rester tranquille et d’attendre de voir ce qui va se passer. Noémi est persuadée que 

Boaz, qui a fait preuve à plusieurs reprises de droiture et de compassion à leur égard, réglera la question 

avant la fin de la journée (voir le verset 18). 

 

Boaz rachète les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4) 
 

Boaz n’étant pas le parent le plus proche, il a dû laisser à ce dernier le choix de racheter les terres de Naomi 

et d’épouser Ruth ou non. Il s’agissait d’un choix important, car il ne s’agissait pas seulement d’hériter 

d’une terre ou d’épouser une veuve, mais aussi de perpétuer une lignée familiale. Plusieurs choses 

intéressantes se produisent dans cette histoire. Au verset 2, Boaz se présente devant dix anciens de la ville. 

Selon l’Interpreters One Volume Commentary, cet incident a constitué un précédent pour l’opinion 

ultérieure selon laquelle dix hommes formaient un quorum. 

 

En s’adressant à son parent devant le quorum, Boaz l’informe qu’avec la terre vient l’obligation d’épouser 

Ruth (verset 5). Mais pourquoi cela ? Et pourquoi la terre doit-elle être achetée à Naomi ? Le problème 

n’est-il pas que quelqu’un d’autre possède maintenant la terre ? 

 

Tout d’abord, nous devons comprendre que lorsque la terre était vendue en Israël, il s’agissait plutôt d’un 

bail ou d’un contrat de location, car toutes les terres revenaient au propriétaire d’origine au moment du 

Jubilé, tous les 50 ans. Le propriétaire initial et sa famille possédaient toujours le titre de propriété de la 

terre. Elimelec vendit ses terres en temps difficiles. La famille d’Elimelec pouvait racheter cette terre en 

payant le « solde du bail » à l’occupant actuel. Le titre de propriété était transmis aux fils d’Elimelec, puis 

aux parents les plus proches. Les veuves, cependant, n’étaient pas incluses dans la ligne d’héritage (voir 

Nombres 27:8-11). Le plus proche parent semble donc devenir automatiquement le nouveau propriétaire de 

la propriété. Alors pourquoi aurait-il besoin de l’acheter à la veuve ? 

 

Le commentaire de Keil et Delitzsch sur l’Ancien Testament explique : « La question se pose de savoir de 

quel droit Naomi a pu vendre la terre de son mari comme sa propre propriété... La véritable explication est 

sans doute la suivante : La loi relative à l’héritage des biens fonciers des Israélites décédés sans enfants ne 

déterminait pas le moment où cette possession devait passer aux parents du défunt, que ce soit 

immédiatement après la mort du propriétaire ou seulement après la mort de la veuve qui était restée. 

 

« C’est sans doute cette dernière règle qui a été établie par la coutume, de sorte que la veuve restait en 

possession de la propriété aussi longtemps qu’elle vivait ; et pendant cette période, elle avait le droit de 



vendre la propriété en cas de besoin, puisque la vente d’un champ n’était pas un transfert réel de titre, mais 

simplement la vente du produit annuel jusqu’à l’année du jubilé. 

 

« Le champ du défunt Élimélec aurait dû, à proprement parler, appartenir à ses fils et, après leur mort, à la 

veuve de Machlon (Ruth), puisque la veuve de Kiljon était restée dans son pays, Moab. Mais comme 

Elimélec avait non seulement émigré avec sa femme et ses enfants et était mort à l’étranger, mais qu’aussi 

ses fils avaient été avec lui dans le pays étranger, s’y étaient mariés et y étaient morts, la propriété foncière 

de leur père ne leur était pas revenue, mais était restée la propriété de Naomi, la veuve d’Elimélec, dans 

laquelle Ruth, en tant que veuve de Machlon, avait aussi une part. 

 

« Or, si une veuve vendait le champ de son mari défunt pendant le temps qu’elle le possédait, à cause de sa 

pauvreté, et qu’un parent de son mari le rachetait, il était évidemment de son devoir non seulement de 

pourvoir à l’entretien de la veuve appauvrie, mais, si elle était encore jeune, de l’épouser, et de laisser le 

premier fils né de ce mariage entrer dans la famille du mari défunt de sa femme, afin d’hériter de la propriété 

rachetée et de perpétuer le nom et la possession du défunt en Israël. 

 

« Sur ce droit, fondé sur la coutume traditionnelle, Boaz fonda la condition qu’il imposa au plus proche 

acquéreur, à savoir que s’il rachetait le champ de Naomi, il devait aussi prendre Ruth, avec l’obligation de 

l’épouser et, par ce mariage, de perpétuer le nom du défunt dans son héritage ». 

 

Au verset 6, le proche parent se rend compte qu’en achetant la terre, il finira par la donner aux héritiers 

d’Elimélec, perdant ainsi non seulement la terre mais aussi l’argent utilisé pour l’acheter et subvenir aux 

besoins de Ruth et de Naomi. Il considère que cela ruine son propre héritage. Peut-être a-t-il déjà des enfants 

d’un précédent mariage qui, selon lui, ne seraient pas suffisamment pris en charge dans de telles 

circonstances. 

 

Quoi qu’il en soit, il reporte le droit de rachat sur Boaz au verset 7 et lui donne son soulier comme témoin 

pour officialiser la chose (voir Deutéronome 25 :5-10). Cette « coutume, qui existait chez les Indiens et les 

anciens Allemands, provenait du fait que l’on prenait possession d’une propriété fixe en foulant le sol, et que 

le fait d’enlever la chaussure et de la donner à quelqu’un d’autre était un symbole du transfert d’une 

possession ou d’un droit de propriété » (Keil et Delitzsh). 

Deutéronome 25 exigeait que l’on crache au visage de celui qui refusait de remplir l’obligation d’être le 

rédempteur. Cette disposition semble avoir été omise ici, ce qui indique peut-être des circonstances 

atténuantes en faveur du parent, comme les enfants dont il s’occupait déjà. Ou peut-être que le crachat n’est 

tout simplement pas enregistré. Certains pensent que le fait que le nom du proche parent ne soit pas 

mentionné dans l’histoire connote un effacement de son nom pour avoir refusé son obligation. 



Boaz déclare son intention d’épouser Ruth et tout est approuvé. Une bénédiction est même prononcée, 

invoquant l’exemple de Tamar, un ancien lévirat dont la plupart des membres de la tribu de Juda étaient 

issus (Ruth 4:12). 

 

L’histoire se termine par le mariage de Boaz avec Ruth, et il semble que Dieu les ait bénis immédiatement 

en leur donnant des enfants (verset 13). Il est intéressant de noter que les dernières scènes concernent 

Naomi. Les femmes de la communauté reconnaissent qu’en dépit de toutes les difficultés rencontrées par 

Naomi, la conclusion de l’affaire a été bien meilleure que tout ce que l’on aurait pu prévoir. Ruth maintenant 

« vaut mieux […] que sept fils » (verset 15). Curieusement, ce sont les femmes voisines qui donnent un nom 

au fils né de Boaz et de Ruth – elles l’appellent Obed, ce qui signifie « Servir ». Peut-être ont-elles joué un 

rôle majeur dans l’aide apportée à Ruth pendant sa grossesse, suffisamment pour que leur contribution soit 

sollicitée et acceptée. 

 

Le livre se termine par une révision de la généalogie qui est très intéressante parce que la généalogie a 

changé, Boaz prenant la place d’Elimelec. Au lieu de tout perdre, comme le craignait son parent, Boaz a 

gagné une place prééminente dans l’histoire d’Israël. La descendance directe d’Obed est Isaï, le père de 

David, d’où est issu Jésus-Christ. 

 

On peut se demander comment, quelques générations plus tard, le descendant d’une Moabite devient roi 

d’Israël, alors que le Deutéronome 23:3 interdit aux descendants de Moabites d’entrer dans l’assemblée de 

l’Éternel pendant dix générations. « Le Midrash juif laisse entendre que cette interdiction ne concernait que 

les femmes ayant épousé des Moabites » (Bible Reader’s Companion, note sur Ruth 1:4). Nous ne pouvons 

pas, bien sûr, le savoir avec certitude. Il faut noter qu’il y a un problème avec les épouses moabites à 

l’époque d’Esdras et de Néhémie – mais ces femmes sont païennes, et non des femmes courageuses et 

croyantes qui ont consacré leur vie au vrai Dieu. Ruth, en revanche, illustre bien ce que l’apôtre Pierre dira 

plus tard dans Actes 10:34-35 : « En vérité, je reconnais que Dieu ne fait point de favoritisme, mais qu’en 

toute nation celui qui le craint et qui pratique la justice lui est agréable. ». Que cela nous serve de leçon à 

tous. 

 


	Introduction au livre des Ruth (Ruth 1)
	« Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu ».

	Boaz rencontre Ruth dans ses champs (Ruth 2)
	L’appel de Ruth à Boaz (Ruth 3)
	Boaz rachète les biens de Naomi et épouse Ruth (Ruth 4)

