Juges

un commentaire biblique de Pour L'Avenir

‘

edunie.org




Droits d'auteur © 2025 par Eglise de Dieu Unie, association internationale. Tous droits réservés.

Aucune partie de ce livre ne peut étre reproduite, distribuée ou transmise sous quelque forme que ce soit, par aucun moyen
¢électronique ou mécanique, y compris la photocopie, I’enregistrement ou toute autre méthode de stockage et de récupération
d'information, sans l'autorisation préalable écrite de 1'éditeur, sauf dans les cas prévus par les alinéas 2 et 3 de l'article L.122-5 du
code de la propriété intellectuelle, permettant les copies ou reproductions réservées exclusivement a I'usage privé du copiste et non
destinées a une utilisation collective, et les analyses et courtes citations justifiées par le caractére critique, pédagogique, scientifique
ou d'information de l'ceuvre a laquelle elles sont incorporées.



Sommaire

Introduction au 11vre des JUZES (JUZES 1) ssssssssss s ssssssssss s sssssssssssssnes 4

Une conqUELE SanSs Srande COMVICTION i mmrimrisssssssassssessssesssssssssssssessssessssasssssssssssssssss sesss s bbb s s s s R R 5
Lorsque 1a contrainte €St [EVEE (JUZES 2) ..uuvrrirrerrerereerseresresesssssssessesssssssssessessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssssssssssssssans 6
Trois JUZES A’ ISTACT (JULZES 3) cuveureruceerersrereersesssesesssessses s sesssessess s bbb s 8
Déborah et Barak vainquent Jabin (JUZES 4) ... rrerississssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssess 9
Le cantique de DEDOTA (JUZES 5) cuureurerrerereeeesresressessesseseessessessessessssssessessessesssssssssessessessesssssssssessessessesssssssssessessessesssssssessens 10
Les premicres uvres de GEAEON (JULZES 6)...cuuuerrereeremresresresessssssssessessssssssssssssessesssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssssssssessees 11
L°armeée de GEACON (JUZES 7) ovurrurereesrerssisesssesssessesssssssessssssessssssesssssss st sass s ssss s s s bbb s 13
Diplomatie, justification, humilité et folie de GEAEON (JUZES 8)...ovvrerrrrrirrirnirririssessissssssesssssesssssssssssssesssssssses 14
Le 701 ADIMEIEC (JUZES 9) cuveuerererreuresisisesressesesessessessessssssessess s sssss st sesssss st ssssnsssssssassssssssssssassssssnnes 15
Thola, Jair et I’oppression ammonite (JUZES 10 sesssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssesass 17
Le veeu de JEPhthE (JUZES 11) i sesisisses s sesssssesssss s ssss s ss s s s 18
Guerre entre les Galaadites et les Ephraimites (JUZES 12) ..umrninnnsissssssssssssssssssssssssssssssssssssens 21
Naziréen des sa NAISSANCE (JUZES 13) cuovruririreirirrierisesssssssesess s ssssesssssssssssse st ssssssssssssssssssssssssens 21
La faiblesse de Samson n’a pas limit€ Diet (JUZES 14) .. sesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssases 23
BIUIET 1S TECOILES (JULES 15) couureureureurerrerreeeeeessessessessesesssessessessesssssssssssessesssssssssssssssessesssssssssssssssessesssssssssssessessesssssssssssesnees 24
Samson : I’outil défectueux de DICU (JUZES 16) ..urrrererennirisresissessssessesessssssssssesssssssssssssssssssssesssssssssssssesssssssssssssessssns 24
L’histoire hors SEQUENCE (JULZES 17) .currrrnrrerernerssssssssssssesssssssssssssssessesssssssssssssssss s sss s sssssssens 26

Le sanctuaire de 18 MaiSON A€ IMICA ...cuuureuerueereessiesssessessssessssessssesssssssssssssessssessssessssssssssssssssssessssassssssssssssssssssessssessssassassssasssssssssssnes 28
Dan prend Lais et consacre un prétre (JUZES 18) i sssssessesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 29
Prélude a la guerre contre Benjamin (JUZES 19) ... sssssssssssessssssssssssssens 29
La guerre contre Benjamin (JUZES 20) ... sessssssssssssssssssssssssssssssssesssssessssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssases 30

Trouver des épouses pour les 600 Benjaminites (JUZES 21) onriensissssissnsssssssssssssssssssssssssssssssssssens 32



Introduction au livre des Juges (Juges 1)

Le deuxiéme livre des Prophétes, le livre des Juges s’étend sur environ 325 ans, de la mort de Josué, quelque
25 ans apres ’entrée d’Isra€l dans la Terre Promise, jusqu’a peu de temps avant le couronnement du premier
roi humain d’Israél, Saiil. Bien qu’il ait pu étre rédigé par différents auteurs, qui ont ajouté des éléments au
fil des événements (par exemple, le chant de Déborah et la parabole de Jotham), c’est probablement le
dernier des juges, Samuel, qui lui a donné sa forme définitive au Xle siecle avant J.-C. Le Talmud déclare :

« Samuel a écrit le livre qui porte son nom et le livre des Juges » (Baba Bathra 14b).

Moise et Josué sont, bien siir, les premiers juges d’Isra€l. Mais une fois en Terre Promise, d’autres ont suivi.
Les juges étaient des militaires et des gouverneurs que Dieu conduisait pour délivrer Israél de I’oppression
étrangere et qui avaient ensuite la responsabilité de « juger » le peuple de concert avec les sacrificateurs et
les 1évites (Deutéronome 17:8-9). Chaque juge exercait une fonction similaire a celle des rois d’Israél, a ceci
pres qu’il n’y avait pas de lignée héréditaire. Apres Moise et Josu€, aucun juge n’a exercé son autorité sur
I’ensemble d’ Israél, mais chacun a fonctionné dans une zone géographique limitée pendant une période

donnée.

En ce qui concerne les themes généraux, le livre des Juges montre que 1’existence nationale d’Israél
dépendait de son obéissance. Dans un cycle monotone : Israél se rebelle ; Dieu permet qu’ils soient conquis
par un roi ennemi ; ils deviennent vassaux d’une nation étrangere pendant un certain nombre d’années ;
Isra€l crie a Dieu ; et Dieu suscite un juge pour les délivrer. Le cycle peut étre décrit comme suit : péché,
servitude, supplication, salut. (Remarquez que Dieu a toujours donné plus d’années de paix que d’années de

captivité — souvent dans un rapport de cinq pour un).

Les Juges montrent ¢galement la nécessité d’une bonne direction. Chaque fois que Dieu a délivré Israél, Il a
appelé un individu spécifique pour le conduire au combat et pour le juger une fois libéré. Lorsque ce chef
mourait, la nation retournait a 1’apostasie (a 1’exception de Samuel, le dernier juge, dont la situation était

assez différente, comme nous le verrons plus tard).

Juges est un livre sur des gens décidés a « faire ce qui leur semble bon » (« En ce temps-1a, il n’y avait point
de roi en Israél. Chacun faisait ce qui lui semblait bon. » - Juges 21:25 ; voir aussi 17:6 ; 18:1 ; 19:1).
L’absence d’un monarque humain permettait au peuple de jouir d’une grande liberté personnelle. Mais une
telle liberté sans adhésion aux instructions morales de Dieu conduit inévitablement a 1’anarchie et a la
confusion. « Telle voie parait droite a un homme, Mais son issue, c’est la voie de la mort. » (Proverbes

14:12 ; 16:25).

Les Tyndale Old Testament Commentaries sur Juges notent que la période des Juges a préparé le terrain

pour I’apostasie qui a conduit plus tard aux chatiments nationaux que Dieu a infligés a Israél et a Juda. « Peu



de périodes dans I’histoire mouvementée d’Israél sont aussi importantes que celle des juges. Au cours de ces
siecles, la nation a pris le mauvais virage qui I’a conduite a sa chute et a sa quasi-destruction. L’apostasie
des générations suivantes trouve son origine dans les premicres années de la colonisation, et il existe une
ligne de démarcation claire entre 1’époque ou la nation s’est mise pour la premiere fois a rechercher Baal et
I’age sombre ou le temple de Jérusalem lui-méme a été souillé par tous les ornements du culte de Baal, sans

exclure les prostituées cultuelles (2 Rois 23:4-7) » (p. 11).

Comme de nombreuses tribus ont permis aux Cananéens de continuer a habiter le pays, 1’influence du culte
de Baal et d’ Asherah s’est maintenue. Le culte de ces dieux paiens impliquait les actes les plus vils, y
compris la sodomie et la prostitution dans les rituels religieux. C’est a cause de ces abominations et d’autres

encore que Dieu finira par envoyer Son peuple en captivité.

Les spécialistes de la Bible ont un probléme avec les Juges car « on s’accorde généralement a dire que le
probléme de I’harmonisation des données chronologiques présente une difficulté insurmontable » (Soncino
Commentary, notes d’introduction aux Juges). Une cinquantaine de méthodes différentes de calcul de la
chronologie des Juges ont été proposées. Cela s’explique par le fait que de nombreuses fonctions de juge se
chevauchent, que les derniers chapitres du livre ne se suivent pas et que de nombreux chercheurs — qui
datent trop tardivement la conquéte du pays par Israél — ne tiennent pas compte de tout le temps qui s’est

¢coulé entre la conquéte et le début de la monarchie.

Une conquéte sans grande conviction

Aprés avoir fait sortir Israél d’Egypte, Dieu lui a annoncé qu’Il I’aménerait dans un pays béni dont les
habitants devaient étre totalement détruits (Deutéronome 7:1-2). Israél ne devait faire preuve d’aucune pitié,
ni conclure aucune alliance avec eux. Néanmoins, Dieu a déclaré qu’ll n’expulserait pas les Cananéens
immédiatement, mais qu’ll les chasserait petit a petit devant Israél, de peur qu’un dépeuplement soudain du
pays ne nuise a Israél (Exode 23:29-30). C’est ce que Dieu aurait fait, si seulement Isra€l était resté fidele a

sa tache.

La conquéte du pays commenga sous Josué. Tout au long de sa vie, il semble que les Israélites soient restés
généralement fideles a la tache, bien que Josué se soit plaint de leur manque de zéle méme de son vivant
(par ex. Josu¢ 18:3). Mais apres la mort de Josué, le zele d’Israél s’est définitivement relaché. Le peuple
était plus intéressé a profiter des bénédictions de Dieu (une vie bien établie dans un nouveau pays) et moins
intéressé a exécuter Ses directives (exterminer les Cananéens). Leur manque de vision hantera la nouvelle

nation tout au long de son histoire et conduira finalement a sa chute.



Juda et Siméon ont bien commencé, travaillant ensemble pour débarrasser leurs héritages des Cananéens. La
plupart des hautes terres sont sécurisées pour Juda et Siméon, mais les Cananéens des basses terres sont
mieux armés et résistent aux deux tribus. Dieu n’était pas disposé a éliminer ces Cananéens. Ils le seront

plus tard.

Le peuple de Benjamin, cependant, n’était pas aussi z¢€lé. Lorsqu’ils n’ont pas réussi a chasser les Jébusiens
de Jérusalem — des Jébusiens qui avaient été chassés de la ville par Juda, mais qui étaient ensuite revenus
pour la réintégrer — les Benjamites n’ont rien fait. Ils n’ont pas cherché 1’aide de leurs tribus fréres, mais ont
au contraire choisi de permettre aux Jébusiens de rester. Benjamin poursuivit I’occupation de son territoire

sans enthousiasme, et les Jébusiens resteérent jusqu’a 1’époque de David.

L’histoire est a peu pres la méme pour les autres tribus. Ephraim et Manassé laissérent de nombreux
Cananéens sur leur territoire. Asher fit de méme. Nephtali fit de méme et Dan se laissa chasser par les
Cananéens qui occupaient le territoire qui lui avait été attribué. C’est ainsi que s’ouvre la voie a une suite de
malheurs. La conquéte timide se traduira par des guerres répétées, des conflits intertribaux, un
gouvernement national inefficace, des apostasies fréquentes au cours desquelles les pratiques religieuses

cananéennes seront adoptées et, par conséquent, I’expulsion finale du pays.

Dieu ne donne jamais d’ordre qui ne puisse étre suivi, du moins a la lettre. Méme si I’exécution du
commandement peut étre difficile et exiger beaucoup de temps et d’efforts, le résultat final s’avére toujours

incommensurablement meilleur que celui obtenu en négligeant d’obéir au commandement.

En tant que chrétiens, nous avons recu le commandement de mener le bon combat de la foi, en continuant a
avancer pour recevoir notre récompense dans la « Terre Promise » spirituelle du Royaume de Dieu. Cela
demande un effort constant et énergique, et il y a toujours des Cananéens spirituels qui s’opposent a nous et
tentent de nous chasser de notre héritage. Comment avez-vous poursuivi votre héritage ? Vous étes-vous
relaché ? Avez-vous combattu de tout votre ceeur ? Etes-vous prét a vous lier d’amitié ou a courir avec des
Cananéens spirituels, sans reconnaitre qu’une telle attitude signifie I’expulsion de votre héritage ? Si c’est le
cas, le moment est venu de vous repentir, de redoubler d’efforts et de mener une bonne guerre. Et tout en

combattant, n’oubliez pas d’aider votre frére dans ses efforts pour obtenir son héritage.

Lorsque la contrainte est levée (Juges 2)

Les efforts timides des tribus israélites pour traiter les habitants de Canaan selon les instructions de Dieu ont
eu pour conséquence le refus de Dieu de chasser les Cananéens restants. Au lieu de cela, ces Cananéens
allaient étre une source continuelle de misere et de frustration pour Israél. Pourtant, lorsque Dieu a dit a
Isra€l qu’ll ne chasserait pas ce qu’lsraél était prét a accepter, tout ce qu’Israél a pu faire a été de pleurer et

de faire des sacrifices. Ils étaient incapables de se repentir. Ils étaient incapables de se lever d’une seule



voix, de confesser leur péché et de se consacrer a I’accomplissement rapide du commandement de Dieu s’Il

leur accordait Son pardon.

Cette situation lamentable était le résultat d’éléments manquants dans le caractere et le gouvernement
d’Israél — des éléments qui sont vitaux pour toute entreprise. Le premier élément est une direction forte,
intrépide et visionnaire. Sans dirigeants préts a diriger, préts a définir une vision et intrépides dans sa
poursuite, les personnes impliquées dans 1’entreprise boiteront, errant d’un c6té a un autre, sans jamais
accomplir de grandes choses. Pour Israél, la génération qui est allée vers la Terre promise sous Josu¢ était
une génération qui avait de tels leaders. Des hommes comme Josué et Caleb, ainsi que les anciens d’Israél,
bien qu’ils aient commis des erreurs occasionnelles, n’ont pas eu peur de diriger. La vision leur était

clairement exposée et ils la poursuivaient sans crainte, malgré des erreurs occasionnelles.

Mais apres la mort de Josué et de sa génération, les dirigeants qui ont rempli leurs fonctions n’étaient pas
taillés dans la méme étoffe. Ces hommes, et le peuple qu’ils dirigeaient, « ne connaissait point I’Eternel, ni
ce qu’il avait fait en faveur d’Israél. » (verset 10) Certes, ils connaissaient Dieu. Ils avaient célébré Ses
fétes, observé Ses sabbats, fait des sacrifices dans Son tabernacle, et ils avaient certainement entendu les
récits de I’Exode sous Moise et de la conquéte commencée sous Josué. Ces hommes, cependant, ne

« connaissaient » pas le I’Eternel ni Ses ceuvres au sens ou ils en auraient fait personnellement 1”expérience.
I1 s’agit 1a des deuxieme et troisieme éléments nécessaires a un bon caractére — une connaissance
personnelle de Dieu et un souvenir précis de Ses ceuvres. La deuxiéme génération connaissait Dieu, mais
elle ne Le connaissait pas personnellement ; elle s’était relachée dans sa condition spirituelle. Ils
connaissaient I’Exode, mais n’en retenaient pas les legons. Ils connaissaient /a conquéte, mais ils avaient en
grande partie grandi pendant I’une de ces périodes tranquilles au cours desquelles Dieu voulait qu’Israél

demeure dans le pays déja conquis et se fortifie en vue de la prochaine période de conquéte.

La connaissance personnelle de Dieu, le souvenir de Ses ceuvres et une direction forte, visionnaire et
intrépide agissent comme des freins internes et externes au désir de la nature charnelle de se laisser aller, de
faire des compromis et de se contenter de faire avec. Lorsque 1’un de ces trois éléments fait défaut, le peuple
est libéré de toute contrainte et finit par vivre confortablement dans le péché. La deuxiéme génération
d’Israél n’avait pas ces qualités et, par conséquent, elle n’a pas poursuivi avec vigueur I’héritage que Dieu
lui avait donné, mais a préféré se contenter de ce qu’elle avait, de faire des compromis et vivre avec une

certaine dose de péché.

En n’étudiant pas I’ Ancien Testament, les gens peuvent tomber dans les mémes erreurs sans se rendre
compte de leur situation. En effet, ’ancien Israél est censé étre un exemple pour nous (voir 1 Corinthiens
10:1-9). En tant que chrétiens, nous ne pouvons pas nous permettre de commettre les mémes erreurs.

Chacun d’entre nous doit apprendre a connaitre Dieu personnellement, a en faire I’expérience réelle et



quotidienne. Chacun de nous doit développer une mémoire aiguisée de ce que Dieu a fait pour Israél, pour
I’Eglise et pour nous dans notre vie privée. Les leaders doivent diriger. Ne soyez pas timides ou craintifs. Un
joug léger est imposé a chacun d’entre nous. Travaillons donc d’autant plus dur pour que la moisson soit

abondante.

Trois juges d’Israél (Juges 3)

Les pleurs et les sacrifices des Israélites n’ont pas empéché ces derniers de se méler aux détestables paiens
de la Terre promise. « Ils prirent leurs filles pour femmes, ils donnérent a leurs fils leurs propres filles, et ils
servirent leurs dieux. » (verset 6). Isra€l n’avait tout simplement pas le coeur a obéir a Dieu (Deutéronome
5:29). L’effet fut désastreux : conquéte et réduction a la servitude sous des rois gentils. La premiere
servitude dans le pays fut celle de Cuschan-Rischeathaim, roi de Mésopotamie, et elle dura huit ans. Le nom
de ce roi « signifie “Cushan de la double méchanceté” ; il se peut que ce ne soit pas son vrai nom, mais
plutdt un nom que 1’auteur des Juges lui a donné pour le ridiculiser [ou peut-€étre un nom que le peuple lui a
donné pour la méme raison]. Notez que ce nom apparait quatre fois en deux versets (v. 8, 10), ce qui peut
¢tayer I’idée que 1’auteur se moquait du roi » (Nelson Study Bible, note sur Juges 3:8). La bricveté de la
servitude sous son autorité peut s’expliquer par le fait que c’est Othniel, neveu et gendre de Caleb (Juges 3:9
; comparez avec Josué 15:16-17), que Dieu a utilisé pour restaurer la liberté d’Isra€l. Othniel a probablement
vu la conquéte initiale et y a participé, ce qui fait de lui un personnage de transition entre la génération qui a
vu les premiéres ceuvres (comparer Juges 2:7) et celle qui ne les a pas vus. Il se peut qu’une partie du zéle de
la premiére génération se trouve chez Othniel et que son leadership intrépide ait pu rallier un esprit plus
repentant et plus z€&l¢€ chez ses fréres. Pendant 40 ans, Israél a joui de la liberté. Mais aprés la mort d’Othniel

et son influence restrictive, Israél est retourné a 1’esclavage de 1’idolatrie.

Le retour a I’idolatrie s’accompagna d’un retour inévitable a la servitude envers une nation étrangere. Cette
fois, c’est Eglon, roi de Moab, qui soumet Israél. Au bout de 18 ans, Dieu a libéré Israél par 1’intermédiaire
d’Ehud, qui a assassiné Eglon. Une fois de plus, Israél a pu se reposer, cette fois pendant 80 ans. Mais une

fois de plus, Israél retomba dans la désobéissance.

La délivrance par Schamgar est relatée en une seule ligne. Il est possible qu’il ait jugé en méme temps
qu’Ehud, peut-étre dans une zone d’administration plus a I’ouest. On dit qu’il a tué¢ un grand nombre de
Philistins, ce qui situerait son activité¢ dans les basses terres occidentales de Juda. Nous ne pouvons pas
I’affirmer avec certitude. Puisqu’il est dit qu’Israél s’est égaré apres la mort d’Ehud (Juges 4:1), nous
pouvons conclure que la délivrance de Schamgar a eu lieu apres le début de la présidence d’Ehud (Juges
3:31) et qu’il est mort avant Ehud. Par ailleurs, la Nelson Study Bible souléve quelques points intéressants : «
De plus, Schamgar a délivré Israél mais ne I’a pas jugé [du moins, cela n’est pas expressément indiqué].
Méme le nom de Schamgar n’est pas hébreu. Pourtant, il était le fils d’ Anath, un nom clairement sémite.

Cela peut signifier qu’il était originaire de la ville de Beth-Anath en Galilée ; plus probablement, cependant,



Anath est dérivé du nom de la déesse guerriére cananéenne. Si c’est le cas, il est ironique que Dieu ait utilisé

un guerrier €tranger pour délivrer Israél » (note sur 3:31).

Déborah et Barak vainquent Jabin (Juges 4)

Une fois que I’influence restrictive de la direction d’Ehud a été supprimée, « les enfants d’Israél firent
encore ce qui déplait a I’Eternel » (verset 1). L’ Expositor’s Bible Commentary appelle cette citation « la
phrase du péché ». Elle apparait six fois dans le livre des Juges (voir Juges 3:7, 12 ; 4:1 ; 6:1 ; 10:6 ; 13:1).
Cette fois-ci, pour leur rébellion, Dieu les a vendus a Jabin, roi de Canaan a Hatsor, qui les a cruellement
opprimés pendant 20 ans. Longtemps auparavant, Josué avait vaincu un roi de Hatsor nommé Jabin (Josué
11:1-15). Le méme nom a été trouvé dans un texte provenant du site archéologique de Mari, sur 1I’Euphrate
(Nelson Study Bible, note sur Juges 4:2). Ces faits peuvent suggérer que Jabin était un titre plutdét qu’un nom

propre, comme Abimelech chez les Philistins ou Ben-Hadad chez les Syriens.

Les Israélites ne semblent pas s’étre rendu compte qu’en continuant & désobéir a Dieu, leurs périodes de
servitude duraient plus longtemps et devenaient plus intenses. Il ne leur est pas non plus venu a I’esprit que,
d’une maniére ou d’une autre, ils allaient servir quelqu’un — Dieu ou un paien. Leur service envers Dieu était
léger et récompensé, mais leur service envers les paiens était toujours lourd et amer. Ces hommes étaient-ils
fous de ne pas pouvoir discerner de telles choses ? Non, ils étaient simplement charnels, et la charnalité

n’aime pas les contraintes, quelles qu’elles soient, ce qui les a rendus aveugles a la réalité.

A cette époque, Débora jugeait Israél. Nous ne savons pas comment elle est devenue juge, mais son statut de
prophétesse a peut-Etre incité Israél a chercher conseil et justice aupres d’elle. Son mandat de juge s’est
déroulé pendant I’oppression de Jabin et a dii se limiter a des questions religieuses et civiles de peu
d’importance pour lui. C’est pendant qu’elle jugeait Isra€l qu’elle recut une révélation lui ordonnant

d’appeler Barak et de I’informer que Dieu ’avait choisi pour libérer Israél.

Lorsque Barak est arrivé aupres de Débora et qu’il a été informé de I’intention de Dieu, il a accepté
d’assumer cette tache, mais seulement si Débora I’accompagnait. La réticence de Barak n’est pas difficile a
comprendre si 1’on considére que ce qui rendait I’armée de Jabin si redoutable. C’était la présence de 900
chars de fer. Il s’agissait de super-armes stratégiques face a des forces qui en €taient dépourvues, comme
celle d’Israél. En outre, le nombre de chars suggére que Jabin avait mis sur pied une trés grande armée
permanente. Tenter de vaincre une force aussi supérieure en nombre et aussi bien armée aurait été assez
décourageant, et I’inquiétude, surtout compte tenu de la cruauté de Jabin, aurait été une réaction naturelle.
Par ailleurs, Barak a peut-étre mis en doute la véracité de la révélation de Débora. Etait-elle en train
d’émettre une fausse prophétie, une prophétie qu’elle avait elle-méme ¢élaborée ? Si elle I’accompagnait,
Barak pouvait étre assuré que la prophétie était vraie, sinon pourquoi Débora aurait-elle risqué sa vie pour ce

qu’elle savait &tre un mensonge ?



La peur, bien sir, est I’ennemie de la foi. Et bien que Barak soit cité en Hébreux 11:32 comme un exemple
de foi, son hésitation dans cette situation aurait pour conséquence que 1I’honneur de la victoire reviendrait a
une femme, laissant Barak quelque peu déshonoré. Néanmoins, Barak a consenti a la tache, s’attendant peut-
étre a ce que cette femme soit Débora — ce qui n’aurait pas semblé si mal vu la position importante qu’elle
occupait déja. Au lieu de cela, Dieu choisit encore une autre femme, privant ainsi Barak de son honneur.

La plupart des juges ont levé des armées composées d’une ou deux tribus israélites seulement, ce qui prouve
qu’Israél était probablement une confédération tribale peu structurée a cette époque. L’armée de Barak était
principalement composée de Zabulon et de Nephtali. Le chapitre 5 des Juges révele que de plus petits
¢léments d’Issacar, de Benjamin, de Manass¢ et de Ruben étaient également présents, mais Ruben (fidele a
sa nature, Genese 49:3-4) vacilla. Une grande partie de Manassé est restée au-dela du Jourdain, et Dan et
Aser ont préféré poursuivre leur commerce maritime plutot que de s’engager dans une guerre de libération.
A cette époque de son histoire, Israél n’a pas de gouvernement central fort qui organise et 1égifére pour
I’ensemble de la nation. Les différentes tribus agissaient dans leur propre intérét, la majeure partie de

I’autorité gouvernementale de la nation étant confiée aux anciens de la tribu.

L’engagement a la riviere Kison fut un parcours complet de Sisera, général de I’armée de Jabin. Toute
I’armée cananéenne est exterminée et Sisera s’enfuit a pied. Malheureusement pour Sisera, il tomba sur la
tente de Jaél, la femme de Héber le Kénien. Epuisé et mendiant de 1’eau, Jaél lui donne du lait — une
décision judicieuse compte tenu des propriétés somniferes du lait. La fatigue de Sisera, combinée a une
grande quantité de lait, I’a rapidement plongé dans le sommeil, un sommeil si profond que Jaél a pu se

faufiler dans la tente et tuer Sisera en lui enfongant un piquet de tente dans le crane.

Avec son armée détruite, tous ses chars capturés et le génie militaire de Sisera disparu, les jours de Jabin
¢taient comptés. Israél devint de plus en plus fort jusqu’a ce qu’il tue Jabin et détruise a jamais son pouvoir

de persécution. Israél connut la paix pendant 40 ans.

Le cantique de Débora (Juges 5)

« Le cantique de Débora est I’un des plus beaux exemples d’ode de triomphe conservé dans la littérature
israélite [avec] une vivacité, un effet presque staccato de 1’action et un esprit de pure exultation » (Tyndale
Old Testament Commentaries, résumé du chapitre 5). Le chant célébre 1’issue relatée dans notre lecture
précédente — une délivrance tout a fait inattendue d’un ennemi apparemment invincible et désespérément

cruel.

Compte tenu de tout ce qui s’est passé, les premieres lignes du chant sont trés instructives : « Des chefs se
sont mis 4 la téte du peuple en Israél, Et le peuple s’est montré prét a combattre : Bénissez-en I’ Eternel ! »

(Le Bible du Semeur disant « le peuple s’est offert pour le combat. »). Bien qu’il ne s’agisse pas d’une



traduction exacte de I’hébreu, 1’expression idiomatique utilisée étant quelque peu obscure, elle traduit peut-
étre I’intention sous-jacente. Et le sentiment est certainement vrai dans tous les cas. En effet, une direction
forte, intrépide et visionnaire, associée a un peuple qui s’offre volontiers a Dieu, produit une combinaison
irrésistiblement puissante et fructueuse. Partout ou il y a des hésitations et peu de succes parmi le peuple de

Dieu, au moins 1’un de ces deux facteurs fait défaut.

Le cantique donne des détails trés intéressants sur les manceuvres de Dieu lors de la délivrance de Jabin,
ainsi que sur les conditions de la servitude d’Israél a I’égard de ce terrible roi. Les versets 4-5 révelent que
Dieu a provoqué une pluie torrentielle juste avant ou pendant la bataille. Il ne fait aucun doute que le sol
boueux a embourbé les lourds chars de fer de Jabin, réduisant considérablement la force de son armée et
démoralisant ses troupes. Dieu utilise souvent les conditions météorologiques pour déconcerter les armées,

et cela s’est méme apparemment produit a I’époque moderne.

Les versets 6 a 9 révelent la gravité de I’oppression de Jabin. Les routes principales étaient désertes de
voyageurs, qu’il s’agisse de commercants ou de pélerins ; tous empruntaient les sentiers inconnus, plus
rudes, mais sirs, qui traversaient la région des collines. En outre, les nombreux petits villages israélites
¢taient constamment menacés de destruction et, par conséquent, beaucoup d’entre eux se dépeuplerent, les
habitants s’installant dans des villes plus grandes ou préférant s’abriter sous des tentes, comme I’avait fait

Jaél.

v e » usien . ST o voir u fle ironique 2
Le verset 20 a été interprété de plusieurs manicres, certains érudits préférant y voir une gifle ironique a la
pratique cananéenne de ’astrologie, tandis que d’autres considérent les étoiles comme symboliques des

. . ’ i implidue au N néficie d’une ai ‘liqu u in.
forces célestes réelles, ce qui implique qu’Israél a bénéficié¢ d’une aide angélique dans sa lutte contre Jabin

Une autre explication est qu’il s’agit d’une référence aux météores.

Les premiéres ceuvres de Gédéon (Juges 6)

La victoire de Débora et de Barak apporte a Israél 40 ans d’indépendance et de paix. Mais Israél a de
nouveau fait ce qui déplait aux yeux de Dieu, et Dieu 1I’a de nouveau livré a ses ennemis, cette fois les
Madianites. Pendant sept ans, les Madianites, avec de plus petits contingents d’Amalécites et de
Mésopotamiens, font des raids sur Israél pendant la saison des récoltes, s’abattant sur le pays et confisquant
tous les produits des champs. De nombreux Israélites s’installérent dans les collines pour vivre dans des
grottes, sans doute parce que les envahisseurs s’emparaient méme des denrées stockées dans les maisons, et
que le fait d’habiter dans des grottes sur les hauteurs offrait a la fois un lieu de sécurité et un lieu de stockage

sur.

Gédéon était un Manassite, mais du plus petit des clans de cette tribu, et il était lui-méme le « plus petit »

dans la maison de son pere, ce qui impliquait qu’il était le plus petit, le plus jeune, le moins important ou



celui auquel on pensait le moins. Quoi qu’il en soit, il n’était manifestement pas un homme d’une richesse
ou d’une influence considérable. Mais Dieu agit souvent par I’intermédiaire de personnes inconnues et

apparemment insignifiantes. C’est également le cas a I’époque du Nouveau Testament (voir 1 Corinthiens

1:26).

Pendant cette oppression, Dieu, par I’intermédiaire de Son prophete, a clairement dit a Isra€l pourquoi il
était opprimé (versets 8-10). Pourtant, lorsque I’ Ange du Seigneur — qui semble avoir été le Seigneur Lui-
méme dans ce cas (comparez versets 12, 14, 16, 23), ¢’est-a-dire le Christ préincarné en tant que messager
du Pére (comparez Genese 16:10-13) — est apparu a Gédéon, celui-ci a demandé pourquoi tout cela s’était
produit. Apparemment, peu de gens tenaient compte des paroles des prophétes. Néanmoins, le temps du

chatiment devait prendre fin, et Dieu avait choisi Gédéon comme instrument de cette délivrance.

Notre introduction a Gédéon est quelque peu humoristique. Il bat le blé, non pas en plein air sur une aire de
battage comme c¢’est normalement le cas, mais caché dans un pressoir par crainte que les Madianites ne lui
volent le grain. Pourtant, les premiéres paroles de ce messager divin a 1’égard de Gédéon sont : « L’Eternel
est avec toi, vaillant héros ! » (verset 12). « Ces deux affirmations semblaient absurdes. Tout d’abord, ou
¢tait le Dieu d’Israél ? Deuxiémement, toute personne ayant des yeux pour voir pouvait savoir qu’il n’était
pas un homme puissant et valeureux. Les généraux courageux et les guerriers intrépides ne se cachaient pas
de ’ennemi dans les pressoirs » (Phillip Keller, Mighty Man of Valor, 1979, p. 25). Mais Dieu se réfere
souvent aux personnes en fonction de ce qu’elles deviendront. Gédéon n’est certainement pas apparu comme
un homme puissant ou valeureux au départ, mais en croyant et en faisant confiance a Dieu, il s’est
finalement montré a la hauteur de la confiance que Dieu avait placée en lui et est véritablement devenu un
guerrier puissant, un homme valeureux. Il est intéressant de noter que le nom de Gédéon signifie en fait

« tueur », « abatteur » ou « celui qui abat », ce qui implique peut-Etre un vainqueur. Apres I’appel de Dieu,

Gédéon a commencé a remplir la signification de son nom.

Sa premicre action fut de détruire I’autel local de Baal, un autre signe que peu d’Israélites écoutaient les
prophétes de Dieu. Lorsque les autorités locales ont cherché a le mettre a mort, Joas, le pere de Gédéon, les a
mis au défi de laisser Baal prouver sa divinité en se vengeant de Gédéon par des moyens surnaturels. Ce défi
¢tait ironique, car il montrerait que Baal est totalement incapable de se venger de qui que ce soit, qu’il soit
Madianite, Amalécite, Mésopotamien ou méme le plus petit et le plus insignifiant des hommes de Manassé.
Bien entendu, rien ne se passe. Joas appela alors Gédéon du nom de Jerubbaal (« Que Baal plaide » ou

« Que Baal se venge »), faisant ainsi de lui une raillerie vivante pour les adorateurs de Baal.

La destruction de 1’autel et la confusion des adorateurs de Baal prouvent a Gédéon que Dieu est de son coté.
I1 aurait besoin d’étre encouragé par cette pensée, car les raids saisonniers des Madianites et de leurs

confédérés commencerent alors. Lorsqu’ils apparurent, I’Esprit du Seigneur vint sur Gédéon et il rassembla



une armée composée de Manassé, d’Aser, de Zabulon et de Nephthali — encore une fois, quelques tribus

d’Israél seulement.

Bien que I’Esprit du Seigneur soit venu sur Gédéon, il n’avait pas encore développé une grande foi. Il avait
besoin d’un autre signe de Dieu pour s’assurer qu’ll livrerait vraiment Madian entre ses mains. S’il s’agissait
probablement de son propre intérét, il a peut-Etre aussi estimé nécessaire que les Israélites sachent, grace a
de tels signes, que Dieu 1’avait choisi pour livrer la bataille. Quoi qu’il en soit, Dieu a bel et bien accompli
les fameux signes de la toison. Gédéon, on le voit, était encore habitué a marcher par la vue et non par la foi.
Néanmoins, le succes de son entreprise ne devait pas venir de sa force, mais de celle de Dieu. Les signes ont

été donnés, et Gédéon s’est enhardi.

L’armée de Gédéon (Juges 7)

L’armée rassemblée par Gédéon comptait 32 000 hommes, ce qui était trop important pour les objectifs de
Dieu. Si la bataille avait été engagée, Isra€l aurait attribué le succes de la bataille a leur grand nombre. C’est
pourquoi Dieu entreprend de réduire I’ effectif de I’armée. Tout d’abord, ceux qui ont peur de la bataille sont
renvoyés. Il reste alors 10 000 soldats. C’est encore trop. Dieu ordonne alors a Gédéon de faire descendre
I’armée jusqu’a un ruisseau ou un étang. La, Gédéon sépara les hommes en deux groupes : ceux qui
prenaient I’eau dans leur main et la portaient a leur bouche, et ceux qui se mettaient a quatre pattes pour
boire en plagant leur visage dans I’eau. Ceux qui ont pris I’eau a la main étaient au nombre de 300, et ce sont

eux que Dieu a choisis.

Nous ne savons pas pourquoi Dieu a choisi cette méthode. Cependant, comme il s’agit d’un événement
inhabituel, il mérite d’étre comment¢ ici. La Nelson Study Bible propose une note sur cette division, dont
vous pouvez juger les mérites par vous-méme : « Certains commentateurs ont suggéré que les hommes qui
ne se mettaient pas a genoux maintenaient un degré plus élevé de préparation militaire en buvant dans leurs
mains. Cependant, ils interprétent peut-€tre trop bien le récit, car le texte n’indique aucune raison pour la
préférence de Gédéon. La référence a la facon dont un chien boit pourrait méme étre désobligeante puisque
les chiens étaient des créatures méprisées dans le monde antique [car ils étaient considérés comme des
charognards sans valeur] (1 Samuel 17:43 ; 2 Rois 8:13 ; Matthieu 7:6). Si c’est le cas, le role de Dieu dans
la victoire devient encore plus évident, puisque les 300 qui restaient étaient ceux qui n’avaient méme pas le
bon sens de boire normalement. Le commentaire de Dieu au v. 7 semble renforcer cette suggestion « (note
sur Juges 7:4-5). D’autres encore soulignent I’aspect positif de la vigilance d’un chien. Quelle que soit la

raison, il nous reste un miracle incroyable, celui d’avoir gagné avec seulement 300 hommes.

Lorsque la bataille s’engagea de nuit, Gédéon donna a chaque homme une torche, une cruche d’argile et une
corne pour servir de trompette. Alors que les troupes se dispersent dans la nuit, descendant sur les

Madianites dans la vallée, Gédéon donne le signal. Les trompettes sonnérent, les cruches furent brisées, les



torches s’allumérent et un grand cri fut poussé, le tout simultanément. Il s’agissait d’un stratagéme
important. Normalement, seul le commandant d’un groupe d’hommes dispose d’une trompette et d’une
torche. Le son de 300 trompettes et la vue de 300 torches donnent I’impression qu’Israél dispose d’une
armée tres nombreuse. De plus, le bruit de 300 cruches d’argile se brisant simultanément aurait porté le long
des parois de la vallée, comme le cliquetis d’une armure militaire. Les parois de la vallée auraient également
amplifi¢ les bruits. La vue des torches et le son des trompettes et des cris des Israélites terrificrent les
Madianites, qui s’imaginerent qu’une immense armée fondait sur eux. C’est chacun pour soi, la plupart
s’enfuyant sans leur armure ni leur équipement de combat, devenant ainsi une proie encore plus facile pour
Gédéon et sa petite troupe. Dans la confusion, les Madianites, les Amalécites et les Mésopotamiens se sont

méme massacrés les uns les autres dans 1’obscurité, dans leur panique et leur désespoir.

C’est ainsi que Dieu, par I’intermédiaire de I’homme le plus insignifiant de Manassé a la téte d’une troupe

insignifiante, a remporté une grande victoire pour Israél. La paix régna pendant 40 ans (Juges 8:28).

Diplomatie, justification, humilité et folie de Gédéon (Juges 8)

Bien que la petite troupe de Gédéon ait completement mis en déroute les Madianites et leurs alliés, il
demanda aux hommes d’Ephraim de venir 1’aider a achever la victoire (Juges 7:24). Les Ephraimites
s’empressent de prendre le territoire indiqué par Gédéon, de capturer et d’exécuter deux des principaux
princes madianites, Oreb et Zeeb, dont ils apportent ficrement les tétes a Gédéon (versets 24-25). Mais la
rencontre avec Gédéon n’est pas tout a fait agréable. Les hommes d’Ephraim reprochent vivement a Gédéon
son refus de les appeler a I’engagement initial, estimant qu’ils ont été privés du role qui leur revenait dans
une grande bataille (Juges 8:1). La réponse de Gédéon fait judicieusement appel a la vanité des hommes
d’Ephraim. « Bien que vous ayez été appelés a participer aux opérations de nettoyage, vous avez fait
beaucoup mieux que moi, leur dit-il en substance, car vous avez pris et tué¢ deux princes madianites, et
comment ma petite escarmouche pourrait-elle étre comparée a cela ? » (voir versets 2-3). La colere des

Ephraimites est ainsi apaisée.

Gédéon et ses hommes revinrent en terre d’Isra€l, épuisés et fatigués par la faim. Ils arrivérent a Succoth et
demandérent aux anciens de la ville des provisions pour continuer a poursuivre d’autres chefs madianites.
Les anciens de Succoth refusérent, disant qu’il leur semblait que Gédéon n’avait capturé personne. Les
hommes de Penuel, a la méme demande, firent une réponse similaire. Dans les deux cas, Gédéon promet de
revenir et de punir les villes pour leur impertinence. Selon la culture de I’époque, Gédéon avait tout a fait le
droit de faire cette demande, car il était un compatriote en guerre contre les ennemis d’Israél. Les actions des
Succothiens et des Penueliens témoignent de leur déloyauté et de leur lacheté. Apres avoir capturé les deux
rois madianites, Gédéon retourna a Succoth et a Penuel et mit ses menaces a exécution : il fouetta les anciens
de Succoth avec des épines et démolit une tour de défense a Penuel. La victoire de Gédéon est si éclatante

que les hommes d’Israél veulent le faire roi. Gédéon refusa : Dieu était le roi d’Israél, et Gédéon s’assura de



bien faire comprendre cela aux hommes d’Israél. Gédéon a cependant regu une récompense, qui lui était due
selon les normes de I’époque. Mais Gédéon s’est comporté de maniere insensée, car il a pris sa récompense
en or et s’en est fait un éphod — un vétement religieux de cérémonie. Ce vétement devint un objet de
vénération pour les Israélites et, malheureusement, s’avéra méme un piege pour Gédéon et sa famille (verset
27). A la mort de Gédéon, le peuple est retombé dans I’idolatrie totale, construisant méme un temple a Baal

(versets 33-35 ; Juges 9:4).

L’histoire de Gédéon présente les premiers signes d’une aspiration a la royauté en Israél. Comme nous
I’avons déja dit, la majeure partie du pouvoir gouvernemental réel en Israél a I’époque était entre les mains
des anciens des différentes tribus, et les tribus avaient tendance a se préoccuper de leurs propres intéréts,
méme lorsque la fortune ou I’honneur de la nation était en jeu. Le cycle répété de la servitude et de la
délivrance a commencé a exposer la faiblesse de la confédération tribale telle qu’elle existait a I’époque et a
éveiller le désir d’un gouvernement central plus puissant. Malheureusement, le cycle répété de servitude et
de délivrance n’a pas fait comprendre aux Israélites la nécessité d’étre fideles a Dieu et a I’alliance. C’est la
lecon qu’ils auraient di apprendre. Mais les hommes blament rarement leur mauvais cceur, préférant blamer

« le systeme ».

Le roi Abimélec (Juges 9)

Comme nous I’avons vu dans la lecture précédente, a la mort de Gédéon, les Israélites sont retournés a leurs
anciennes habitudes, forniquant avec les dieux des Cananéens. Comme les hommes se transforment

rapidement lorsque I’influence restrictive d’un homme juste disparait !

Bien que Gédéon ne soit pas devenu un véritable roi, il a exercé une grande influence sur tous les aspects de
la vie publique. En fait, le grand nombre de fils qui lui sont nés apres sa victoire — 70 — indique que Gédéon
a amassé un harem assez important (Juges 8:30), ce qui est généralement réservé aux rois. Ainsi, bien qu’il
ne soit pas devenu roi de jure, il était apparemment le roi de facto en Isra€l. Cela est également indiqué par
le nom de I’un de ses fils, a qui il a donné le titre royal d’Abimélec (verset 31), qui signifie « Mon pére est
roi » — et les remarques d’ Abimélec indiquent que les 70 fils de Gédéon ont été placés a des postes

importants de direction (comparez Juges 9:1-2).

Si Gédéon avait déja compris qu’il ne devait pas étre couronné roi, il est possible qu’il n’ait pas vu les
choses aussi clairement par la suite, en particulier si I’on considére ce qui s’est passé€ avec I’éphod et le fait
qu’il ait eu de nombreuses femmes. (Dans Deutéronome 17:17, il est interdit aux rois d’Israél d’avoir un
grand nombre de femmes, car cela comporte le danger de détourner de Dieu celui qui le fait — et ce principe
s’applique certainement a n’importe qui). En outre, le leadership fort de Gédéon, la déférence du peuple

d’Isra€l a son égard, son style de vie personnel et le role de ses fils dans le gouvernement d’Israél n’ont



probablement pas contribué a dissiper I’idée parmi le peuple que, méme s’il n’était pas un véritable roi, il

aurait tout aussi bien pu I’étre.

Néanmoins, il n’est nulle part indiqué que Gédéon ait jamais assumé le fitre de roi — et, compte tenu de ce
qui est dit a ce sujet dans les chapitres 8 et 9, nous nous attendrions certainement a ce que le récit le dise s’il
’avait fait. Il est donc trés probable qu’il ne I’ait jamais fait. En nommant son fils Abimélec, il reconnaissait
peut-étre ce qu’il était effectivement, mais pas ce qu’il était vraiment. Peut-&tre méme espérait-il étre béni

par une sorte de succession dynastique, aussi présomptueux que cela puisse paraitre.

Quoi qu’il en soit, il est clair que le fils de Gédéon, Abimélec, voulait étre reconnu comme roi. A la mort de
son pere, Abimélec se rendit compte que s’il n’agissait pas immédiatement, il perdrait a jamais la possibilité
d’obtenir cet honneur. Sa premiére action fut d’obtenir le soutien de I’influente famille Sichemite de sa
mere, qui voyait que si Abimélec régnait en Israél, elle obtiendrait probablement des postes €élevés dans le
nouveau gouvernement et tous les avantages qui en découlaient. C’est ainsi que les hommes de Sichem ont
apporté leur soutien a Abimélec, ainsi que I’argent du temple de Baal-Berith qui s’y trouvait. Avec cet
argent, Abimélec engage un entourage pour I’accompagner — se donnant des airs de roi, une opération de
relations publiques. Fort du soutien d’une ville importante et d’un entourage personnel, Abimélec élimine
ensuite toute concurrence potentielle en assassinant tous ses fréres, les fils de Gédéon. Immédiatement, les
hommes de Sichem et de Beth Millo couronnent Abimélec roi. Il est pathétique de constater que cette
cérémonie s’est déroulée au pied du térébinthe de Sichem, 1a ou Jacob, tant d’années auparavant, avait
ordonné aux membres de sa famille de se débarrasser des dieux étrangers qui se trouvaient au milieu d’eux

(Genese 35:4).

Jotham, le plus jeune des fils de Gédéon, est le seul survivant du massacre. Sa longue parabole sur les arbres
qui cherchaient un roi accusa les hommes de Sichem et de Beth Millo d’avoir fait preuve de la plus grande
bétise et de la plus grande perfidie a 1’égard de Gédéon, et il appela sur eux la destruction en guise de
remerciement. Seul descendant de sang de Gédéon, il savait qu’ Abimélec ferait tout pour lui oter la vie,

aussi s’enfuit-il et se cacha-t-il.

Le pacte entre Abimélec et ses partisans sichémites dura trois ans. Par la suite, « Dieu envoya un mauvais
esprit entre Abimélec et les habitants de Sichem » (verset 23). La cause de cette rupture n’est pas précisée,
mais la désaffection a poussé les hommes de Sichem a soutenir un certain Gaal, fils d’Ebed, dans sa
tentative d’accéder au trone. La rébellion prend rapidement fin — Abimélec tue Gaal et détruit la ville, y

compris son temple paien — et la trahison des Sichemites a 1’égard de Gédéon est ainsi réparée.

Apres cette victoire, Abimélec attaque une autre ville, Thébets, mais au cours de ’attaque, une femme fait

tomber une pierre meuliére sur la téte d’Abimélec. Mourant, il ordonna a son porteur d’armure de le tuer, de



peur que I’on dise qu’il avait été tué par une femme. C’est ainsi que la trahison d’Abimélec a 1’égard de son

pere Gédéon a été payée de retour.

Dieu veille sur Son peuple. Lorsque les justes crient a lui pour étre délivrés de leurs ennemis, Dieu agit,
méme si le déroulement des événements semble, a premicre vue, ne pas avoir grand-chose a voir avec Lui.
Dans le cas d’Abimélec, tout ce que Dieu avait a faire était de rompre ’alliance entre les Sichemites et
Abimélec. La méchanceté naturelle des acteurs impliqués devait servir a conclure les choses. Et, fidéle a Sa

parole, ceux qui cherchent a s’¢lever seront abaissés.

Thola, Jair et I’oppression ammonite (Juges 10)

Apres le regne d’Abimélec, qui ne semble pas avoir inclus beaucoup de territoire autre que Sichem et ses
villages environnants, Thola jugea Israél et opéra une sorte de délivrance, bien que nous ne sachions pas

contre qui. Il a exercé son ministére pendant 23 ans.

Apres Thola, Jair jugea pendant 22 ans. Ses 30 fils étaient des nobles et des dirigeants d’autant de villes en
Galaad, ce qui indique que Jair disposait d’un appareil administratif assez important, qui exercait une
influence significative en Galaad et probablement plus loin. Comme il n’est pas fait mention d’une

délivrance opérée par Jair, il semble qu’il ait poursuivi I’¢ére de paix instaurée par Thola.

Les 45 années de paix et de fidélité relative a Dieu sont brisées a la mort de Jair. Israél retomba de plein
fouet dans I’idolatrie, embrassant les dieux non seulement des Cananéens, mais aussi des Syriens, des
Sidoniens, des Moabites, des Ammonites et des Philistins. Ainsi, pendant 18 ans, Dieu vendit Son peuple

aux mains d’étrangers — les Philistins et les Ammonites, deux des peuples dont Israél avait adopté les dieux.

D’apres le catalogue des dieux paiens et les quelques notes sur 1’invasion ammonite dans les territoires
d’Ephraim et de Benjamin, il semblerait que la plus grande partie de 1’oppression soit tombée sur les tribus a
I’est du Jourdain, et que 1’invasion ammonite ait pu étre un effort coordonné avec les Philistins pour diviser

Israél par le milieu.

Lorsque les 18 années se furent écoulées, Isra€l reprit ses esprits et, pour la premiére fois, ils énoncerent
clairement la cause de leur misere — leur rejet de Dieu et leur attachement aux Baals. Mais lorsqu’ils crierent
a Dieu, Celui-ci rejeta leurs supplications et leur dit qu’ll ne les sauverait pas. Néanmoins, Isra€l se repentit

et servit Dieu. A la fin, Dieu ne supporta plus la misére d’Israél.

Ammon se rassembla a Mitspa, et Isra€l les rencontra. Mais qui délivrera Isra€l ?



Le veeu de Jephthé (Juges 11)

Nous arrivons maintenant a 1’un des passages les plus difficiles du livre des Juges, I’histoire de Jephthé.
Cette histoire est plus importante qu’on ne le soupgonne a premiére vue, car les critiques s’en sont emparés
pour prouver que Dieu est contradictoire, assoiffé¢ de sang et dépourvu de tout sens de 1’équité et de la
justice. De méme, ceux qui adhérent a la croyance en I’inspiration divine des Ecritures ont trouvé dans cette
histoire une pierre d’achoppement, d’autant plus que le livre des Hébreux inclut le nom de Jephthé dans son

célebre catalogue des héros de la foi (Hébreux 11:32-34).

Si la compréhension commune de 1’histoire est correcte, nous avons certainement une série de faits tres
étranges a expliquer. Jephth¢ a fait preuve d’une connaissance détaillée de 1’histoire de son peuple, une
histoire qu’il n’aurait pu apprendre que dans les livres de Moise (voir Juges 11:12-28). Pourtant, s’il en est
ainsi, comment expliquer son apparente ignorance de 1’interdiction flagrante des sacrifices d’enfants
contenue dans les livres de Moise ? (Lévitique 18:21; Lévitique 20:2 ; Deutéronome 12:31-32 ;

Deutéronome 18:10-12).

De nouveau, immédiatement aprés avoir envoyé les ambassadeurs 8 Ammon, « I’Esprit de 1’Eternel fut sur
Jephthé » (verset 29). Mais s’il en est ainsi, comment une personne conduite par le Saint-Esprit peut-elle étre
insensible au point de sacrifier son propre enfant ? En fait, le voeu de Jephthé est fait immédiatement aprés
avoir recu I’Esprit (verset 30) — comment expliquer cela ? De plus, si la compréhension commune de
I’histoire est correcte, Dieu a donné a Jephthé la victoire sur Ammon en sachant parfaitement que Jephthé
sacrifierait son enfant, et pourtant Il n’a jamais dit un mot — ni en personne, ni dans un réve, ni par

I’intermédiaire d’un prophéte.

De plus, comment un homme si scrupuleux a respecter son veeu (verset 35) pourrait-il €tre si peu scrupuleux
qu’il assassine son enfant innocent en désobéissant de maniere flagrante a la loi de Dieu ? De plus, lorsque
sa fille apprit le veeu de son pére, elle I’encouragea a le respecter et demanda seulement a pouvoir aller
pleurer sa virginité pendant deux mois, au terme desquels elle revint volontairement pour que son pere
puisse accomplir son veeu. La fille de Jephthé ne manifeste aucune terreur, ne plaide pas pour sa vie —

meéme les amis avec lesquels elle pleurait sa virginité lui ont permis de revenir ! Comment expliquer cela ?

Et pourquoi Jephthé ne s’est-il pas prévalu des lois relatives au rachat des choses promises (Lévitique 27) —

il a dit : « Je ne peux pas revenir en arriere » — alors qu’une telle option lui aurait été ouverte ?

Enfin, si la compréhension commune du veeu de Jephthé est correcte, ou est cette foi merveilleuse et
¢vidente qui a poussé 1’auteur de 1’épitre aux Hébreux, probablement 1’apdtre Paul, a I’inclure sans

hésitation dans son catalogue des héros de la foi ?



La confusion peut étre dissipée en examinant attentivement le veeu de Jephté : « Si tu livres entre mes mains
les fils d’Ammon, quiconque sortira des portes de ma maison au-devant de moi, a mon heureux retour de
chez les fils d’Ammon, sera consacré a I’Eternel, et je I’offrirai en holocauste. » (versets 30-31). Tout
d’abord, notez qu’il s’agit d’un veeu conditionnel (si... alors). Deuxiémement, I’expression « quiconque

sortira [...] au-devant de moi » montre clairement que c’est une référence a une personne et non a un animal.

Comment devons-nous donc comprendre le veeu de Jephthé ? L’hébreu du verset 31 est la source de la
difficulté — ou plutdt, la traduction du texte hébreu est la source de la difficulté. La phrase suivante pourrait
tout aussi bien étre traduite : « ... sera consacré a I’Eternel, OU je I’ offrirai en holocauste ». La Nelson Study
Bible note : « La conjonction dans la déclaration cruciale de Jephthé au v. 31, selon laquelle quiconque
sortira de la porte, “sera consacré a I’Eternel, et je 1’offrirai en holocauste” pourrait étre traduite par ou.
Ainsi, si une personne sortait en premier, il la consacrait a I’Eternel, ou si un animal sortait en premier, il
I’offrait en holocauste » (note sur Juges 11:39). Cette explication laisse cependant de c6té la possibilité
qu’un animal impur, tel qu’un chien, sorte. On peut supposer que, dans ce cas, un animal pur serait sacrifié,
tandis qu’un animal impur serait consacré comme une personne. Mais il est possible que cette traduction ne
soit pas tout a fait correcte non plus, car elle laisse de coté la possibilité que rien ou personne ne sorte a la

rencontre de Jephthé. Cela nous améne au prochain probléme apparent de traduction.

La clause « ou je I’offrirai en holocauste » pourrait également étre rendue par « ou je Lui offrirai un
holocauste ». Si c’est le cas, nous nous retrouvons avec Jephthé imaginant une personne venant a sa
rencontre et déclarant, dans une traduction possible corrigée du verset 31 : « Celui qui sortira @ ma
rencontre, je le consacrerai a I’Eternel, ou [si personne ne sort] je Lui offrirai [¢’est-a-dire a I’Eternel] un

holocauste. » Cela change complétement 1’aspect de la difficulté.

Ce qui ressort d’une compréhension claire de 1’hébreu est significatif. Tout d’abord, notons que Jephthé fait
un veeu conditionnel avec Dieu. Si Dieu donnait la victoire & Jephthé et le ramenait sain et sauf a la maison,
alors Jephthé devait soit consacrer a Dieu une personne de sa famille, soit offrir un holocauste a Dieu si

personne ne sortait. Une fois que Dieu a accompli Sa part du veeu, Jephthé est tenu d’accomplir la sienne.

Deuxiemement, et c’est le plus important, Jephthé a laissé le choix entre les mains de Dieu ! Jephthé ne
pouvait pas contrdler qui sortirait des portes de sa maison pour le saluer (ou si quelqu’un le ferait), tout
comme le serviteur d’Abraham ne pouvait pas controler qui lui donnerait a boire (voir Genese 24:12-14). Le
veeu contenait un choix a faire par Dieu : accepter une personne consacrée ou un holocauste. Par conséquent,
Jephthé a peut-étre, dans une certaine mesure, agi par la foi, permettant a Dieu de choisir la mani¢re dont

Jephthé remplirait sa part de I’alliance.



Pourtant, il semble que le veeu ait été irréfléchi et imprudent. Jephthé n’avait apparemment pas
suffisamment réfléchi a la question. Il a ét€¢ choqué et profondément attristé que sa fille soit celle qui soit
venue a sa rencontre, déclarant que cela I’avait abattu (verset 35). Il s’attendait manifestement a ce que ce
soit quelqu’un d’autre, probablement un domestique. Il ne fait aucun doute qu’il a appris une grande lecon

ce jour-la.

Heureusement, comme les faits semblent le confirmer, Jephthé n’a pas sacrifié sa fille — il I’a consacrée au
service de Dieu, tout comme Anne a consacré Samuel au service de Dieu. En tant que telle, la fille de
Jephthé est restée vierge pendant qu’elle servait au tabernacle, faisant partie d’une classe spéciale de femmes
dévouées (voir Exode 38:8 ; 1 Samuel 2:22 ; Luc 2:36-37). Il semble qu’elles servaient de portiéres, de
chanteuses, de musiciennes et d’ouvrieres en tissu (trés utile et nécessaire lorsque le tabernacle était actif,
comme c¢’¢était le cas a I’époque de Jephté). Cette consécration signifiait que Jephthé n’aurait pas de petits-

enfants, et donc pas d’héritier, car sa fille était son unique enfant.

Comme nous le savons, les Israélites considéraient la stérilité comme un stigmate, et la fin de la lignée
familiale était considérée comme une malédiction de Dieu. Le chagrin de Jephthé (car il n’aurait pas
d’héritier) et de sa fille (car elle n’aurait pas d’enfant) et de ses amies (car leur amie ne deviendrait jamais
«une mere en Isra€l », et peut-étre la meére du Messie promis) et du peuple d’Israél (car leur héros ne leur
laisserait pas de descendance et son nom « disparaitrait d’Isra€l ») devient alors trés clair ! 11 est intéressant
de noter le contraste entre Jephthé et les juges qui I’ont précédé et suivi. Tous deux ont eu 30 fils (Juges

10:3-4 ; Juges 12:8-9), alors que Jephthé n’a eu que cette seule et unique fille.

En guise de conclusion, il convient de revenir sur le verset 39. L’ historien sacré rapporte que Jephthé

« accomplit sur elle le veeu qu’il avait fait », puis il ajoute : « Elle n’avait point connu d’homme ». Il n’est
pas dit que Jephth¢ I’a sacrifiée — il s’agit apparemment d’une conclusion fondée sur une compréhension
incompléte des Ecritures susmentionnées. Certains diront que cette derniére clause ne fait qu’amplifier la
tragédie de sa mort — le fait qu’elle soit morte jeune sans jamais s’étre mariée. Mais si, en effet, la fille de
Jephthé a été sacrifiée dans une désobéissance horrible et flagrante a Dieu, cette déclaration supplémentaire
sur le fait de ne pas connaitre d’homme semblerait superflue et inepte ; elle ne semble avoir de sens que si

elle a continué dans un état de célibat apres que Jephthé a accompli son veeu.

L’auteur de I’épitre aux Hébreux se justifie donc d’avoir inclus Jephthé dans les héros de la foi. Bien que
Jephth¢ ait été manifestement téméraire et imprudent en faisant son veeu au départ, il a néanmoins obéi a
I’ordre de Dieu de s’acquitter de ses veeux envers Lui (Deutéronome 23:21-23), méme si cela lui a causé du
tort (voir Psaumes 15:4). En ce sens, I’accomplissement du veeu de Jephthé peut étre considéré comme un
véritable acte de foi ! Il était prét a renoncer a son seul espoir d’avoir des petits-enfants et de perpétuer la

lignée familiale, en endurant un stigmate social, afin d’obéir a Dieu. Pourquoi ? Parce qu’il attendait avec



impatience les promesses qu’il avait vues et saluées de loin (Hébreux 11:13), qui seraient accordées dans ce
pays de Dieu (verset 14) lorsqu’il serait ressuscité dans cette meilleure résurrection (verset 35) ! En vérité,

Juges 11 révele que Jephthé était, en fin de compte, un homme courageux d’intégrité, de foi et de vision !

Guerre entre les Galaadites et les Ephraimites (Juges 12)

Les Galaadites sont un clan de Manassé¢ qui habite a I’est du Jourdain et au nord de la mer Morte. Ils
semblent avoir été trés indépendants de leur tribu, et cette indépendance irritait les hommes d’Ephraim, qui
dirigeaient généralement la Maison de Joseph. De 1a leur accusation que les Galaadites étaient des fugitifs

parmi Ephraim et Manassé (verset 4).

Maintenant que la guerre avec Ammon était terminée, les hommes d’Ephraim firent soudain preuve de
courage. IIs accusent Jephthé de ne pas les avoir convoqués a la bataille pour humilier la premicre tribu de
Joseph, et ils ont I’intention de lui faire la guerre. Conduits par Jephté, les Galaadites tiennent fermement
leur position, s’emparant des chemins de traverse et des hauteurs stratégiques. Ils reconnaissent les infiltrés
éphraimites a leur accent distinctif (ce qui montre que méme dans une petite région géographique comme
Israél, il existe des délimitations nettes entre les tribus et les clans israélites, et parfois des divisions améres
entre eux). Cependant, la bataille se déroula entiérement en faveur de Jephté et des Galaadites, et Galaad

resta indépendant de leurs plus grandes unités tribales.

Jephté ne fut juge que pendant six ans. Aprées lui, une longue série de juges se succéda : Ibtsan de Bethléem,
sept ans ; Elon le Zébulonite, dix ans ; Abdon le Pirathonien (Ephraimite), huit ans. Au total, Israél connut

31 années de paix.

Naziréen dés sa naissance (Juges 13)

A ce stade du récit des Juges, vous avez peut-&tre remarqué quelque chose d’intéressant a propos des
périodes de liberté d’Israél : elles approchent les 40 ans, soit une génération. Il semble qu’Israél ne reste
fidele a Dieu que lorsqu’une génération d’Israélites subit I’oppression. Mais la génération suivante tombait
rapidement dans I’idolatrie, avant d’étre a son tour opprimée. Comme c’est vrai ! Une génération apprend
rarement des erreurs de celle qui I’a précédée, et chaque génération a le sentiment qu’elle doit « repousser

les limites » fixées par la génération précédente.

Aprées environ une génération de paix, Israél a de nouveau péché et Dieu 1’a livré aux mains des Philistins,
qui habitaient les basses terres du sud-ouest d’Israél. Pendant 40 ans, les Philistins opprimerent Israél. Dieu

suscita un libérateur, Samson, de la tribu de Dan.



Samson était le fils de Manoach, dont la femme était stérile. Tout au long des Ecritures, nous voyons que
Dieu a parfois fait en sorte que des femmes stériles mettent au monde celui par qui Il veut agir. C’était un
signe de I’'implication de Dieu dans 1’enfant dés le début, et du fait que toute la gloire de I’accomplissement
revenait a Dieu. Le serviteur choisi jouissait ainsi d’un respect accru, ce qui I’aidait a accomplir la tache que
Dieu lui avait confi¢e. La femme de Manoach recut la visite de I’ Ange du Seigneur — qu’ils comprirent plus
tard comme étant Dieu Lui-méme, c’est-a-dire le Christ préincarné, ce qu’ll était peut-Etre (verset 22 ;
comparez Genese 16:10-13). Ce messager divin lui annonga qu’elle allait concevoir un enfant et lui
demanda d’éviter tout vin, toute liqueur forte et toute nourriture impure, car son fils serait naziréen des sa

naissance, consacré a délivrer Israél des Philistins.

Manoach reconnait la gravité de la nouvelle et demande a Dieu comment ¢élever I’enfant. Manoach et sa
femme savaient instinctivement que s’ils voulaient élever un fils qui accomplirait les ceuvres de Dieu, ils
auraient besoin de 1’assistance divine dans leur éducation. C’est certainement le cas des parents chrétiens
d’aujourd’hui, car nous vivons dans un monde qui manque largement de valeurs pieuses. Ceux qui ont des
enfants aujourd’hui doivent demander a Dieu la sagesse dans le processus d’éducation des enfants. Ils

doivent également rechercher activement la connaissance de la bonne fagon d’¢lever les enfants.

L’ange apparait a nouveau et réiteére la nécessité d’éviter le vin, les produits de la vigne et tout ce qui est
impur. Manoach et sa femme offrirent alors a Dieu un holocauste et une offrande de blé. Lorsque les
offrandes furent consumées sur ’autel, I’Ange du Seigneur monta au ciel, et ¢’est alors qu’ils parvinrent a la

conclusion concernant I’identité du Messager.

L’un des themes majeurs de ce chapitre est la consécration a la sainteté. L’enfant devait €tre naziréen des sa
naissance et pour toute sa vie. Le naziréen (Nombres 6) était consacré a Dieu pour une période déterminée,
au cours de laquelle il lui était interdit de se couper les cheveux, de boire du vin ou tout autre produit de la
vigne, ou de se souiller. Le vin est souvent utilis¢é comme symbole de stupéfaction spirituelle, et la lecon a
en tirer est que la séparation d’avec Dieu exige d’éviter absolument tout ce qui peut émousser les sens
spirituels. Les lois alimentaires sont d’ailleurs explicitement liées a 1’exigence de sainteté (Deutéronome
14:1-3). La lecon a tirer est donc que 1’éducation d’enfants saints n’est possible que si des parents saints font
tout ce qu’ils peuvent raisonnablement faire pour éliminer les sources de souillure spirituelle de leurs
enfants. Bien sir, méme cela ne garantit pas la persistance de 1’enfant dans la sainteté — comme cela n’a

certainement pas été le cas pour Samson.

Cependant, pour les lecteurs qui s’intéressent a la typologie biblique, 1’histoire de Samson semble offrir,
dans une certaine mesure, un type du Christ. Samson, dont le nom signifie « Comme le soleil », était le
libérateur et I’homme fort d’Israél. Le Christ, « soleil de la justice » (Malachie 4:2), « soleil et bouclier »

(Psaumes 84:12), est le libérateur et I’homme fort d’Israél (comparer Luc 11:21-22). Samson avait une force



physique miraculeuse ; le Christ avait une force spirituelle miraculeuse. La conception de Samson a été
annoncée par un messager spirituel de Dieu, tout comme celle du Christ. La femme de Manoach et Marie
ont toutes deux été congues a la suite d’une intervention divine. Samson a été séparé de Dieu des sa
conception et pendant toute sa vie, tout comme le Christ (bien que le Christ n’ait pas ¢t€ naziréen comme

certains le prétendent).

De plus, comme I’histoire le montrera, la plus grande victoire de Samson s’est produite a I’heure de sa mort,
tout comme celle du Christ. I1 y a bien str des différences marquées entre eux. La comparaison s’effondre
lorsque nous voyons Samson refuser de se soumettre a Dieu pendant une grande partie de sa vie,
contrairement au Christ qui a parfaitement obéi a Son Pére. Il existe néanmoins des paralléles. Et le nom de

Samson a finalement été enregistré dans le Panthéon de la foi (Hébreux 11:32).

La faiblesse de Samson n’a pas limité Dieu (Juges 14)

La vie de Samson en tant que libérateur d’Israél contraste fortement avec les autres libérateurs que Dieu a
suscités pour Israél. Malgré des débuts prometteurs, Samson s’est montré susceptible d’étre follement attiré
par le monde. Dieu ne voulait pas que les Israélites se marient avec des paiens, mais Samson a pris une
Philistine comme premiere €épouse. En outre, Samson, en tant que naziréen, aurait di éviter toute impureté,
mais il a pris le miel de la carcasse du lion, ce qui aurait rendu le miel impur (voir Lévitique 11:24-38). En
résumé, Samson était un homme a la té€te dure, mais Dieu allait s’en servir pour provoquer les Philistins et

délivrer Israél.

Le mariage de Samson, et la ruse qui I’accompagne, montre également que Samson était facilement
manipulé par I’objet de son désir. Ni sa premiére épouse, qui n’est pas nommeée, ni la femme Dalila ne se
révelent étre des épouses aimantes et fidéles, mais plutot des instruments consentants entre les mains des

oppresseurs philistins. De plus, Samson semble généralement aveugle a leurs tromperies.

Ce genre de caractéristiques personnelles étranges chez un libérateur d’Israél semble étre en contradiction
avec les desseins de Dieu. Mais dans le cas de Samson, Dieu avait I’intention d’utiliser un tel homme pour
chercher une occasion de vaincre les Philistins (Juges 14:4). Dieu peut utiliser les instruments les plus
improbables pour accomplir Ses desseins, méme les faiblesses et les péchés des hommes. S’il en est ainsi
pour les faiblesses des serviteurs de Dieu, combien plus lorsque Ses serviteurs se purgent de leurs péchés et
de leurs faiblesses et deviennent vraiment saints et spirituellement forts ! Effor¢ons-nous tous d’étre

d’excellents outils entre les mains de notre puissant Dieu.



Briler les récoltes (Juges 15)

Les manigances lors du mariage de Samson et le fait qu’il ait donné sa femme a un autre 1’incitent a se
venger des oppresseurs philistins. Il ravage leurs récoltes. Pour ce faire, il piégea des renards — ou des
chacals, comme I’hébreu peut également étre traduit (ce qui semble plus probable car les chacals,
contrairement aux renards plus solitaires, se déplacaient en bandes, ce qui permettait de les attraper plus
facilement en plus grand nombre). Il attachait ensuite des flambeaux — des « torches » selon la Bible du
Semeur — entre les queues de deux de ces chacals ou renards avant de les relacher dans les champs de
céréales, les vignobles et les oliveraies. On imagine les animaux affolés, incapables de courir en ligne droite,
zigzaguer dans les champs, y mettre le feu partout ou ils couraient, briilant ainsi des récoltes

enticres. Samson est devenu un homme recherché, et c’est son propre peuple qui I’a livré aux Philistins.

Un autre ¢élément du symbolisme semblable au Christ de la vie de Samson : Samson est livré aux
oppresseurs philistins par des Israélites de la tribu de Juda ; le Christ est livré aux oppresseurs romains par

des Israélites de la tribu de Juda.

Samson a ensuite tué mille Philistins avec la machoire d’un ane. Les paroles qu’il prononce au verset 16
apres avoir tué les Philistins sont poétiques. Cependant, la traduction en frangais ne rend pas justice au jeu
de mots hébreu, ou « ane » (chamowr) et « monceau » ou « tas » (chomer) viennent tous deux du méme mot
« chamar » (Biblehub.com et emcitv.com). Au moins, Samson se rend compte que la force et la puissance
dont il disposait pour accomplir cet incroyable exploit venaient de Dieu. « C’est toi qui a permis par la main
de ton serviteur cette grande délivrance » (verset 18). Il demande méme a Dieu de le délivrer encore de la

soif, ce qu’ll fait.

Tout cela se termine en apothéose, car Dieu continue a chercher une occasion de s’occuper des Philistins.

Samson : I’outil défectueux de Dieu (Juges 16)

Dieu avait cherché une occasion de dispute contre les Philistins (Juges 14:4). Il s’agit la d’une tournure de
phrase intéressante, car elle implique que Dieu élabore Ses plans dans le cadre des activités volontaires des
Hommes. Dieu aurait pu provoquer directement la réalisation d’une chose, mais 1’Ecriture dit qu’Il

a cherché une occasion. C’est souvent de cette maniere que Dieu intervient dans les événements humains,
mélant Ses plans a ceux des Hommes, réalisant Sa volonté en utilisant les circonstances et les individus
présents. Ainsi, Dieu agit dans le cours de I’Histoire pour atteindre certains objectifs sans violer le libre
arbitre de I’Homme et souvent sans produire de traces évidentes d’événements « miraculeux ». Cela ne
signifie pas, bien siir, qu’il #n’ y a pas de preuves de miracles dans I’Histoire. La force incroyable de Samson
a elle seule aurait été clairement miraculeuse pour les gens de son époque — il a porté des portes de ville

massives sur une pente de 60 km ! (Juges 16:3)



Le libre arbitre que Dieu a accordé aux Philistins s’étend a tous les Hommes, méme a ceux que Dieu utilise
spécialement. Pour briser la tyrannie philistine sur Isra€l, Dieu utilisera un homme, Samson, qui possede des
forces remarquables associées a des faiblesses regrettables. Dieu allait accomplir Son dessein et Samson en
serait |’instrument, qu’il agisse selon ses meilleurs attributs ou qu’il laisse ses faiblesses triompher.

Malheureusement, Samson a laissé ses faiblesses prendre le dessus.

Contrairement aux principes scripturaires, Samson a épousé une femme philistine qui a ensuite ét¢ donnée a
un autre homme. Il aurait pu choisir n’importe quelle femme israélite, mais Samson a laissé son désir
impulsif plutdt que son intelligence guidée par la foi controler son comportement. 11 était lascif et arrogant.
Un peu de levain fait lever toute la pate, et Samson est donc descendu encore plus bas dans le péché parce
qu’il n’était pas disposé a contrdler ses désirs et a se soumettre a Dieu — il est allé vers une prostituée

philistine. Samson était désormais prét a suivre son désir, et Dieu allait s’en servir pour libérer Israél.

Lorsque Samson tomba amoureux d’une autre femme philistine, Delila, les seigneurs philistins la
persuaderent de découvrir le secret de sa force. Apres plusieurs tentatives infructueuses pour le capturer —
tentatives dont Samson savait qu’ elles impliquaient Delila — il fut finalement capturé. Il est remarquable
que Samson, tout en sachant ce que préparait Delila, lui ait dit la vérité. Peut-étre n’y croyait-il pas vraiment
lui-méme, comme le suggere le verset 20. Peut-étre était-il devenu un peu arrogant quant a la source de sa
force. Si c’est le cas, cela allait prendre fin. Maitrisé et aveuglé par les Philistins, il est ensuite forcé de
moudre du blé. Certains commentateurs suggerent qu’il a moulu le blé comme les femmes, a 1’aide d’une
meule et d’un plateau. D’autres suggerent qu’il était attelé a une meule comme une béte de somme, bien que
cela ne soit apparemment pas typique jusqu’a des siecles plus tard. Dans tous les cas, le but était le méme :

humilier I’homme fort d’Israél.

Lorsque, quelque temps plus tard, Samson est amené devant les seigneurs philistins dans leur temple de
Dagon, son appel a Dieu est sincere. Cependant, son motif déclaré — la vengeance pour la cécité qui lui avait
¢été infligée (Juges 16:28) — n’était certainement pas la seule motivation qu’il avait pour chercher Dieu. La
repentance de Samson est étayée par le fait que le Nouveau Testament le considére comme un héros de la foi
qui, de la faiblesse, est devenu fort (Hébreux 11:32-34). En effet, n’est-il pas directement indiqué que lui,
ainsi que les autres personnes mentionnées, sont morts en étant assurés des promesses du Royaume de Dieu
et qu’ils « ne parvien[dront] pas sans nous a la perfection », nous les chrétiens de cet age ? (De plus, Juges
16:22 est trés révélateur de ce qui s’est passé pendant la servitude de Samson. Il est dit : « Cependant ses
cheveux recommencaient a croitre, depuis qu’il avait été rasé. » Qu’est-ce que cela signifie ? Apres tout,
nous savons que les cheveux de Samson n’étaient pas « magiques ». C’est Dieu qui lui a donné sa force
miraculeuse, les cheveux représentant simplement le veeu naziréen de consécration a Dieu, qui, dans le cas

de Samson, était censé durer toute la vie. Le verset 22 nous dit peut-€tre qu’alors qu’il était aveugle et



humili¢ dans la servitude des paiens, Samson a finalement « vu la lumicre » et s’est reconsacré a Dieu. Vu

sous cet angle, la scéne finale de sa vie n’est que le point culminant de cette nouvelle consécration.

Cette sceéne finale est bien connue : Samson fait s’écrouler le temple en renversant deux piliers, ce qui le tue
ainsi que tous les seigneurs philistins qui s’y trouvaient. Jusqu’a récemment, les critiques pensaient que cette
scéne €tait improbable, qu’il s’agissait d’un mythe dramatique. Comment un temple entier pouvait-il étre
détruit en renversant deux énormes piliers de pierre ? Cependant, au cours de la derniére décennie, un
temple philistin a été entierement fouill¢, révélant que la structure du temple reposait entierement sur deux
piliers centraux distants d’a peine six pieds. Compte tenu de la répartition du poids sur ces piliers, il aurait

¢té tout a fait possible que I’histoire biblique se termine exactement comme prévu.

Pourquoi ne parle-t-on pas davantage du repentir de Samson s’il s’est produit a ce moment-la ? Parce que ce
n’est pas le but du récit. Tout le livre des Juges concerne la délivrance répétée de Son peuple par Dieu,
quelles que soient les inclinations de ceux a qui Il a confié cette tiche. La Nelson Study Bible note « La vie
de Samson est en fin de compte 1’histoire de la fidélité de Dieu en dépit de la faiblesse humaine. La main de
Dieu est visible tout au long de I’histoire — dans I’habilitation de Samson par 1’Esprit de Dieu et dans le désir
avou¢ de Dieu de soumettre les Philistins (Juges 14:4). Elle se manifeste ¢galement dans ce dernier combat
entre le vrai Dieu et le dieu philistin Dagon. Lorsque les Philistins ont capturé Samson, ils I’ont attribué a
leur dieu et ont célébré sa victoire (Juges 16:23, 24). Nous savons cependant que c’est Dieu qui I’a permis
(v. 20), et que c’est Dieu qui a remporté le triomphe final contre Dagon et les chefs philistins (v. 27, 30) »

(note sur Juges 16:23-31).

L’histoire hors séquence (Juges 17)

Les cinq derniers chapitres des Juges sont intéressants en tant que groupe car, outre le fait qu’ils ne
mentionnent aucun juge en particulier, ils semblent étre des notes accessoires de 1’histoire israélite qui ne
suivent pas le théme général ou la chronologie du reste du livre des Juges. En effet, la Nelson Study Bible
note « Le livre des Juges se termine par deux appendices, le premier aux chapitres 17-18 et le second aux
chapitres 19-21. Ils semblent n’avoir aucun rapport avec le matériel qui les précede et entre eux. Par
exemple, ces chapitres ne décrivent pas le schéma cyclique du péché, de la servitude, de la [supplication] et
du salut que I’on retrouve dans les premiers chapitres de Juges. Alors que les chapitres 2 a 16 décrivent les
menaces étrangeres qui pesent sur Israél, les derniers chapitres montrent un effondrement interne du culte et
de I'unité d’Israél. De plus, les événements de ces chapitres semblent avoir eu lieu au début de la période
des juges « (note sur 17:1-21:25). Le fait que ces chapitres ne correspondent pas a la séquence

chronologique du reste du livre est attesté par plusieurs faits.

Tout d’abord, Juges 18:1-3 nous informe que les Danites n’avaient pas recu leur héritage dans le pays — « la

tribu des Danites se cherchait une possession pour s’établir, car jusqu’a ce jour il ne lui était point échu



d’héritage au milieu des tribus d’Israél ». Cela peut étre interprété de deux manieres : soit il ne leur était pas
« échu » par le sort, soit il ne leur était pas « échu » par la conquéte. Josué 19:47 nous apprend que lorsque
Dan recut son attribution territoriale, les Danites trouverent le territoire trop petit pour leur nombre, et ¢’est
pourquoi ils entreprirent la conquéte de Lais. La colonisation du territoire de Dan a di prendre un certain
temps, et la conquéte de Lais doit donc étre placée soit a la fin de 1’époque de Josué, soit au tout début de la

période des Juges.

Deuxiémement, Juges 18:30 identifie le sacrificateur qui officiait au sanctuaire de Dan (anciennement Lais)
comme étant « Jonathan, fils de Guerschom, fils de Manassé ». Le texte hébreu de cette phrase est
remarquable par le fait que le nom de Manassé est orthographié avec un petit nun (lettre N) en exposant,
comme MNSH. Les Massorétes — les scribes qui ont compilé le texte hébreu dans sa forme actuelle — étaient
scrupuleux de ne pas perturber la position des lettres individuelles du texte, au point de développer un
systeme de voyelles avec des « points » qui s’ inséraient au-dessus et au-dessous des lettres, mais jamais
entre les lettres. Ainsi, cette petite nun en exposant est un indice qu’elle ne faisait pas partie du texte
original. Si le nun est supprimé, le nom devient MSH ou Moshe, ¢’est-a-dire Moise. Or, nous savons que
Moise avait un fils nommé Guerschom (Exode 2:22). Par conséquent, de nombreux érudits pensent que le
nun €tait une insertion scribale dans le texte pour inciter le lecteur a lire « Manassé » plutdt que « Moise »,
épargnant ainsi a Moise le déshonneur d’avoir dans sa lignée le premier sacrificateur apostat et idolatre
d’Israél. Jonathan serait le petit-fils de Moise. Si cela est exact, les transactions mentionnées en rapport avec
Mica et la conquéte de Lais par les Danites doivent avoir eu lieu a la fin de la période de Josué, ou au début

de la période des Juges, soit la durée de vie probable de Jonathan.

Troisiemement, Josué 20:1 et les versets 27-28 nous informent que lorsqu’Israél fut poussé a 1’action contre
les Benjamites, ils se rassemblérent devant I’Eternel ou servait encore Phinées, le fils d’Eléazar, le fils
d’Aaron. Phinées était donc le petit-fils d’ Aaron, et donc de la méme génération que Jonathan, qui semble
avoir été le petit-fils de Moise, le frére d’ Aaron. Phinées était assez agé pour tuer 1’Israélite fornicateur
(Nombres 25) et aurait survécu jusqu’a la période de Josué et peut-Etre jusqu’au début de la période des
Juges, ce qui placerait la guerre contre les Benjamites dans la période de Josué ou au début de la période des

Juges.

Quatriemement, la guerre contre les Benjamites fut si dévastatrice pour Benjamin que 1’on craignit que la
tribu ne disparaisse en Israél (Juges 21:1-3). Seuls 600 Benjamites auraient survécu (Juges 20:47), tous les
autres Benjamites — hommes et femmes — ayant été mis a mort (Juges 20:48), de sorte que ces 600 hommes
ne purent trouver d’épouses benjamites. Pourtant, lors de la division du royaume sous Roboam, les
Benjamites ont été considérés comme une tribu a part entiére (bien que la plus petite, voir 1 Samuel 9:21) et
ont contribué¢ de manicre significative a la force de combat de 180 000 hommes sous le commandement de

Roboam. Si I’histoire de la guerre contre Benjamin est correctement placée dans la chronologie du livre des



Juges, cela signifierait qu’en 1’espace de 120 ans (la période allant de Saiil a Roboam), les Benjamites ont
retrouvé leurs effectifs. Cette hypothése est extrémement improbable. I1 est beaucoup plus raisonnable de
croire que ces événements se sont produits a la fin de la période de Josué ou, plus raisonnablement encore,
au début de la période des Juges, en conjonction avec les preuves ci-dessus, et que Benjamin a donc eu

environ 400 ans pour retrouver sa position et son nombre.

Il en va de méme pour I’histoire de la conquéte de Lais par les Danites, qui s’est probablement produite peu
de temps apres la guerre contre Benjamin. Cela signifie que 1’histoire de ces transactions n’a pas été placée

dans I’ordre chronologique dans le livre des Juges.

Il ne faut cependant pas y voir une erreur. Une grande partie de la Bible n’est pas présentée dans I’ordre
chronologique. De méme, ces récits ont été annexés au livre des Juges intentionnellement et délibérément, et
il est instructif d’en chercher la raison. Comme 1’indique la note de la Bible d’étude citée plus haut : « Il y a
une certaine logique a les placer a la fin du livre. D’une part, la structure met en évidence le théme de la
désintégration d’Israél. Les derniers chapitres soulignent que ‘Chacun faisait ce qui lui semblait bon’ (Juges
17:6 ; Juges 21:25). Le ton général de ces derniers chapitres est satirique et discret. Les nombreuses
violations de la loi mosaique ne font 1’objet que de commentaires minimes. Cependant, une note sourde de

dédain pour le comportement irréfléchi d’Israél est évidente par endroits ».

Le sanctuaire de la maison de Mica

Mica était un Ephraimite. Cet homme a construit ce qui semble avoir été un sanctuaire ou autel personnel
pour Dieu dans sa maison. Le contexte nous amene a penser que ni Mica ni sa mere n’avaient I’intention de
se rebeller ouvertement contre Dieu. La mére de Mica a invoqué le nom de Dieu en bénissant son fils

(« Béni soit mon fils par I’Eternel ! », verset 2) et elle avait initialement dédié ’argenterie a Dieu (verset 3).

Par ailleurs, le nom de Mica lui-méme signifie « Qui est comme I’Eternel ? ».

L’expression hébraique que la Nouvelle Edition de Genéve rend par « maison de Dieu » (verset 5) est beth
Elohim. 11 pourrait donc s’agir d’une sorte de représentation miniature du tabernacle de Dieu. Mica avait
aussi, comme le mentionne le verset 5, un éphod, un vétement porté pendant le culte, probablement a
I’imitation des éphods des sacrificateurs du tabernacle. Et puis, mentionné dans le méme verset, il y avait ses
théraphim (ou « idoles domestiques »), de petites figurines représentant des dieux ou des objets associés a un
dieu — dans ce cas, peut-¢tre méme une arche de 1’alliance miniature. I1 fut heureux d’engager le Iévite
comme prétre, montrant au moins qu’il avait un certain respect pour le Dieu qui avait désigné les 1évites
pour certains services religieux. En outre, il a cherché a s’instruire auprés du prétre (« pere » au verset 10,
étant un terme désignant celui qui enseigne et donne des conseils). Mica croyait que I’Eternel (le méme

Eternel invoqué par sa mére) le bénirait pour ces mesures (verset 13).



Bien que ces mesures ne soient pas entierement conformes aux instructions de Dieu, il ne s’agissait pas non
plus d’une apostasie totale. C’était ’adoration de Dieu unie a I’idolatrie — le péché de syncrétisme,
mélangeant des pratiques paiennes a leur propre religion, ce que le Tout-Puissant avait expressément interdit
(voir Deutéronome 12:29-32) mais dans lequel les Israélites tombaient souvent. En outre, ils faisaient ce qui
leur semblait bon au lieu de suivre les commandements explicites de Dieu — une recette pour le désastre, car
c’est le chemin qui mene a la mort (voir Proverbes 14:12 ; Proverbes 16:25). Bien que ce n’était pas dans
son intention de se rebeller contre Dieu, il s’agit néanmoins d’une apostasie et d’une rébellion. Chercher
sincérement a plaire a Dieu n’est pas une excuse pour enfreindre Ses ordres directs. Nous devons tous nous

en souvenir dans notre propre adoration de Dieu.

Dan prend Lais et consacre un prétre (Juges 18)

Lorsque la force danite se déplace au nord de Juda a travers Ephraim pour conquérir Lais, elle passe par les
hautes terres d’Ephraim, probablement parce que les basses terres sont encore occupées par les Cananéens.
Pour les aider dans leur combat, les Danites décidérent d’emmener avec eux le sanctuaire de Mica et du
Lévite, probablement pour imiter la pratique israélite qui consistait a placer un sacrificateur a la téte de leurs
forces combattantes (voir Deutéronome 20). On nous dit que Lais était « [loin] des Sidoniens, et [qu’] ils
n’avaient pas de liaison avec d’autres hommes. » (Juges 18:7) Il semble donc qu’ils aient vécu isolés, sans
relations commerciales ni diplomatiques avec des étrangers. C’est dans cette situation, sans alliés, que Lais

tomba aux mains de Dan.

Apres la conquéte de Lais, les hommes de Dan installérent les figures idolatres de Mica et consacrérent
Jonathan, qui pouvait trés bien étre le petit-fils de Moise (voir le point précédent sur Juges 17, « L’histoire
hors séquence »), comme leur prétre, et ses fils comme leur prétrise. Les Danites du nord conserveérent ce
culte idolatre jusqu’a I’époque de la captivité du nord d’Israél, vers 722 av. J.-C. De plus, tout Israél était au
courant, mais ne fit rien pour y mettre fin, comme 1’exigeait la loi que Dieu avait donnée (voir Deutéronome

13:12).

Prélude a la guerre contre Benjamin (Juges 19)

La guerre désastreuse contre les Benjamites a commencé par un simple incident, le viol collectif brutal de la
concubine d’un Lévite. Aussi horrible que soit cet incident, on peut se demander comment il a pu déclencher

une guerre d’une telle ampleur.

Deux facteurs importants entrent en jeu dans ce qui s’est passé, 1’un d’ordre culturel et I’autre d’ordre
historique. Le facteur culturel concerne le traitement approprié¢ d’un invité. La vie au Moyen-Orient a

toujours été difficile et, pour faire face aux conditions ardues de la vie nomade, un systeme élaboré de



coutumes sociales a été développé. L une d’entre elles exigeait de chacun qu’il regoive aimablement un
invité, qu’il fournisse confort, logement et nourriture pendant une breéve période a tout étranger se trouvant
dans son camp, méme si cet étranger était un membre d’une tribu ennemie en temps de paix. Si I’on ne fait
pas preuve de la bienveillance requise, on considere qu’il s’agit d’un acte d’hostilité et d’ impiété devant

Dieu. Si I’offense était suffisamment grave, des guerres claniques ou tribales pouvaient étre déclenchées.

Un deuxieéme facteur était le souvenir persistant de ce que Dieu avait fait a Sodome et Gomorrhe — non
seulement dans le Pentateuque, mais aussi, sans doute, dans les récits régionaux transmis de génération en
génération. Le comportement répugnant et abominable des habitants de ces villes et de ceux qui les
entouraient a joué¢ un réle majeur dans le cri qui s’est €levé vers Dieu a leur encontre. La destruction de
Sodome et de ses voisines a été si complete qu’aujourd’hui encore, on ne sait pas exactement ou elles se
trouvent. En comparant le comportement des « gens pervers » de Guibéa (Juges 19:22) et du vieillard (Juges
19:23) avec la conduite des hommes de Sodome (Genese 19:4-5) et de Lot (versets 6-8), on devrait étre en

mesure de voir un paralléle trés clair.

En tenant compte de ces éléments dans 1’histoire, on peut comprendre pourquoi un incident de cette nature a
pu déclencher une telle guerre. Le 1évite €tait un représentant de Dieu, envers lequel les habitants de Guibéa
se montraient extrémement inhospitaliers et faisaient preuve d’une impiété ouverte et flagrante. Connaissant
les exigences sociales relatives a la prise en charge du voyageur, la conclusion naturelle était qu’un tel

affront serait vengé par celui que le 1évite servait, ¢’est-a-dire Dieu. Il fallait donc agir.

Bien sir, le 1évite ne semble pas trés orienté vers Dieu, en livrant sa concubine pour qu’elle soit maltraitée
comme il I’a fait et en se montrant si froid et insensible a son égard le lendemain matin, avant méme de
savoir qu’elle était réellement morte. L’offre de I’Ephraimite de livrer sa propre fille ne lui donne pas une
meilleure image. Nous voyons ici le statut inférieur des femmes dans cette société. En vérité, cette histoire
est tout a fait horrible a tous points de vue. Elle illustre a quel point les choses étaient tombées bas, jusqu’a
la dépravation de Sodome et Gomorrhe. Plus tard, le prophete Osée a cité cet épisode comme 1’un des

événements les plus corrompus de I’histoire d’Israél (Osée 9:9 ; Osée 10:9).

La guerre contre Benjamin (Juges 20)

Les preuves macabres du crime commis par les Guibéens provoquent un choc dans la nation d’Israél. Un
conseil se tint a Mitspa, et le 1évite témoigna de ce qui s’était passé. Tout Israél décida de prendre des

mesures contre les Guibéens.

Une délégation fut envoyée aux Guibéens pour leur demander de livrer les gens pervers. Mais lorsque les

anciens de Guibéa se montrent implacables, la situation devient inquiétante. En effet, tout Benjamin s’est



ralli¢ a I’aide de Guibéa. Les Benjamites alignent une armée de 26 000 hommes contre 400 000 soldats des

autres tribus.

Le fait que les hommes de Benjamin aient décidé de combattre les 11 autres tribus semble remarquablement
insensé, méme s’ils étaient connus pour leur courage et leurs prouesses militaires. Genése 49:27 y fait
allusion et 1 Chroniques 8:40 et 12:2 en donnent des exemples. Juges 20:16 indique que leur armée
comprenait 700 hommes qui possédaient une puissance dévastatrice grace a la fronde (la méme arme avec
laquelle David tua plus tard Goliath). C’était une arme efficace : « Il ne faut pas confondre la fronde, qui
était utilisée avec un mouvement de la main gauche, avec la catapulte d’un écolier moderne ; c’était une
arme de guerre redoutable utilisée dans les armées assyriennes, égyptiennes et babyloniennes, ainsi qu’en
Israél... On a estimé que des pierres pesant jusqu’a 500g pouvaient étre projetées avec une étonnante
précision a des vitesses allant jusqu’a 145 km/h. ». (Tyndale Old Testament Commentaries, note sur les

versets 15-16).

Alors que I’affrontement entre les deux armées €tait imminent, les Israélites obtinrent le conseil de Dieu sur

la question et, apres des revers initiaux, ils mirent complétement en déroute les Benjamites.

Nous ne connaissons pas vraiment la raison pour laquelle Dieu a d’abord permis aux Israélites de subir

40 000 pertes, alors que les Benjamites n’en ont pratiquement pas subi, avant de leur venir en aide. Il se peut
qu’il y ait eu des raisons tactiques pour expliquer la nature déséquilibrée du premier engagement. Le
commentaire de Tyndale sur les Juges offre cette observation : « Le terrain vallonné des environs de Guibéa
favorisait une force défensive plutdt qu’une force offensive, surtout si la premiére était en position de force,
comme c’¢était probablement le cas ici, puisque les Benjamites connaissaient bien leur part de tribu. Dans
une telle situation, la supériorité numérique n’avait qu’une valeur limitée, car elle ne pouvait pas étre
déployée efficacement, et un groupe d’hommes déterminés, armeés de frondes, pouvait infliger de lourdes
pertes a une force attaquante... Dans la bataille qui s’ensuivit, I’avantage psychologique était du coté des
Benjamites. Ils se battaient désespérément parce qu’ils luttaient pour leur vie, alors que la force adverse,
bien que convaincue de la justesse de sa cause, n’avait peut-étre pas le cceur a s’engager dans une guerre
civile » (note sur les versets 19-25). Si cette analyse est correcte, il s’agit d’un paralléle intéressant avec la
guerre civile américaine, dans les cas ou les armées sudistes ont écrasé les armées nordistes numériquement

supérieures.

Plus important encore, il se peut que Dieu n’ait pas été particulierement satisfait des autres tribus (ce qui
s’est passé apres la guerre montre bien que leur cceur n’était pas vraiment droit). Nous voyons qu’ils ont été
poussés a jetiner et a sacrifier devant Dieu, ce qui est assez rare a cette époque. Peut-étre Dieu voulait-I1

qu’ils en pergoivent la nécessité. Quoi qu’il en soit, les Israélites ont finalement réussi a utiliser une tactique



similaire a celle employée a Ai. Tous les Benjamites, a 1’exception de 600 d’entre eux, ont ét¢ massacrés au

cours du combat. Les 600 hommes s’enfuient dans une forteresse et s’y maintiennent pendant quatre mois.

Mais pendant ces quatre mois, les Israélites ont fait quelque chose d’aussi impensable que le crime qui a
déclenché la guerre : ils ont traversé le territoire de Benjamin et ont massacré toute la tribu, femmes et
enfants, jeunes et vieux. Il s’agit d’une atrocité injustifiée, bien que les Israélites aient pu considérer qu’il
s’agissait d’une juste rétribution parce que les villes benjamites qu’ils avaient massacrées avaient envoyé des
forces pour aider les méchants hommes de Guibéa. Quoi qu’il en soit, il s’agit d’un cas ou la colére et la
vengeance 1’emportent sur la maitrise de soi. Une fois le massacre terminé, seuls les 600 hommes qui se

trouvaient dans la forteresse ont survécu.

Trouver des épouses pour les 600 Benjaminites (Juges 21)

Le massacre de tous les Benjaminites, a I’exception des 600 hommes retranchés a Rimmon, ne fait
qu’aggraver la situation : une tribu israélite est sur le point de disparaitre. Les 600 hommes n’avaient pas de
femmes, car elles avaient toutes été tuées dans le carnage qui avait suivi la guerre, et tout Israél s’était

engagé par serment a ne pas donner ses filles a un Benjamite. Que faire ?

Alors qu’ils cherchaient une réponse, les hommes d’Israél constatérent qu’aucun homme n’était venu de
Jabés en Galaad pour participer a la guerre. Se rappelant qu’ils avaient juré de massacrer tous ceux qui ne
monteraient pas a la guerre contre Benjamin (verset 5), la réponse semblait évidente : envoyer une
compagnie de soldats a Jabés en Galaad, massacrer tous les hommes qui s’y trouvaient, ainsi que leurs
femmes, mais conserver les vierges vivantes pour les 600 hommes de Benjamin. C’est ainsi que les actions
irréfléchies se succéderent et que la trainée de sang se poursuivit. Le massacre des habitants de Jabés en

Galaad permit d’obtenir 400 vierges. Mais cela ne suffit pas.

Dans I’étrange logique de 1’époque, la réponse semblait évidente : puisque tout Israél était 1i€¢ par un serment
de ne pas donner ses filles aux Benjamites, laissons les Benjamites prendre les filles | C’est ainsi que les
Benjamites ont été autorisés a attaquer un groupe de femmes qui dansaient lors d’une célébration religieuse
et a emmener celles qu’ils voulaient comme épouses. Les peres des femmes ont été persuadés de ne pas
tenter de récupérer leurs filles. C’est ainsi que tous les serments ont été respectés et qu’une tribu d’Israél a

¢été préservée.

Ce genre de logique bizarre et tortueuse concernant les serments peut sembler insensé a beaucoup d’entre
nous aujourd’hui. En effet, tout cela semble plutot fallacieux, car ils cherchaient des échappatoires pour
contourner I’intention claire de leurs serments. Mais le respect d un serment, méme si ¢’était au prix d’un
comportement étrange, €tait une autre de ces coutumes sociales et de cette moralité attendue qui étaient

communes a ’ensemble de la société du Moyen-Orient. En effet, le respect des serments est ordonné par



Dieu. Mais Dieu attend de ceux qui donnent leur parole qu’ils en respectent I’intention, et pas seulement la
lettre. Souvent, un nombre considérable de jeux de mots et de nuances étaient utilisés pour tirer quelqu’un
d’une situation difficile (comme le montre 1’histoire de Huschai, 2 Samuel 15-17), mais en fin de compte,
chacun était réputé avoir respecté sa parole. Bien entendu, cela ne veut pas dire que des raisonnements
étranges de ce genre ne se produisent jamais aujourd’hui. Une « logique » similaire est souvent appliquée de
nos jours, lorsque des personnes tentent d’éviter les mensonges flagrants tout en essayant d’induire

compleétement les gens en erreur.

Qu’auraient donc di faire les Israélites ? En respectant I’intention de leurs serments, ils se seraient retrouvés
dans une position intenable de leur point de vue. Bien siir, c’était 1a le probléme. Ils regardaient les choses
de leur propre point de vue. Ce qui aurait di les préoccuper davantage, c’est la volonté de Dieu. Ils auraient
donc dii commencer par se repentir d’avoir fait des veeux insensés. Ensuite, ils auraient di retourner aupres
de Phinées et demander a Dieu ce qu’ils devaient faire. S’ils cherchaient vraiment 1’Eternel, 11 leur aurait
donné une réponse. Et les ordres directs de Dieu I’emportent toujours sur n’importe quel veeu. En effet, si un
pére peut annuler les veeux de sa fille et un mari ceux de sa femme, Dieu peut certainement annuler les veeux
d’Israél, qui est Sa fille par création et Sa femme par alliance. De plus, aucun veeu n’est contraignant s’il
oblige a violer des commandements que Dieu a déja donnés. La véritable solution dans de telles situations
est, comme nous 1’avons dé¢ja dit, I’humble repentance, qui faisait cruellement défaut a 1’époque des juges,

ou « chacun faisait ce qui lui semblait bon ».



	Introduction au livre des Juges (Juges 1)
	Une conquête sans grande conviction

	Lorsque la contrainte est levée (Juges 2)
	Trois juges d’Israël (Juges 3)
	Déborah et Barak vainquent Jabin (Juges 4)
	Le cantique de Débora (Juges 5)
	Les premières œuvres de Gédéon (Juges 6)
	L’armée de Gédéon (Juges 7)
	Diplomatie, justification, humilité et folie de Gédéon (Juges 8)
	Le roi Abimélec (Juges 9)
	Thola, Jaïr et l’oppression ammonite (Juges 10)
	Le vœu de Jephthé (Juges 11)
	Guerre entre les Galaadites et les Ephraïmites (Juges 12)
	Naziréen dès sa naissance (Juges 13)
	La faiblesse de Samson n’a pas limité Dieu (Juges 14)
	Brûler les récoltes (Juges 15)
	Samson : l’outil défectueux de Dieu (Juges 16)
	L’histoire hors séquence (Juges 17)
	Le sanctuaire de la maison de Mica

	Dan prend Laïs et consacre un prêtre (Juges 18)
	Prélude à la guerre contre Benjamin (Juges 19)
	La guerre contre Benjamin (Juges 20)
	Trouver des épouses pour les 600 Benjaminites (Juges 21)

