
janvier - février 2026

p 3 - 1re partie : Identifier la Bête et son image
p 6 - 2e partie : La marque et le nombre de la Bête
p 10 - Le concile de Nicée : démêler le vrai du faux

La mystérieuse
marque de la Bête
Est-ce que ce sera vraiment comme ça ?



2

Autres bureaux régionaux :
United Church of God - Canada - Box 144  Station D - Etobicoke, ON Canada, M9A 4X1 ; Église de Dieu Unie - Cameroun - BP 10322 - Béssengue - Douala, 
Cameroun ; Église de Dieu Unie - Togo - BP 10394 - Lomé, Togo ; Église de Dieu Unie - Bénin - 05 BP 2514  - Cotonou, République du Bénin ; Église de Dieu 
Unie - Côte d’Ivoire - BP 1994 Man - République de Côte d’Ivoire ; Église de Dieu Unie - RDC - BP 1557 Kinshasa 1 - République Démocratique du Congo ; 
Vereinte Kirche Gottes - Postfach 30 15 09 - D-53195 Bonn, Allemagne ; United Church of God - Royaume Uni - P.O. Box 705 - Watford, Herts., WD19 6FZ - 
Royaume Uni ; Oltre l’Oggi - Italie -  Via Federico Faruffini 20, 20149 Milano, Italia C

ov
er

tu
re

 : 
M

at
t H

er
na

nd
ez

 a
ve

c 
él

ém
en

ts
 g

én
ér

és
 p

ar
 C

ha
tG

PT
 ; 

à 
dr

oi
te

 : 
M

at
t H

er
na

nd
ez

 w
ith

 e
le

m
en

ts
 fr

om
 M

itc
he

ll 
M

os
s 

an
d 

U
ns

pl
as

h

3 Dans un monde en proie à des bouleversements 
sans précédent, nous invitons nos lecteurs à 

discerner la vérité spirituelle au cœur d’une confu-
sion et d’une agitation mondiale grandissantes.

Ce numéro s’ouvre sur un dossier en deux parties 
intitulé « La Mystérieuse marque de la Bête », qui 
examine l’une des prophéties les plus mal com-
prises de la Bible. S’appuyant sur le livre de l’Apo-
calypse, ces articles mettent en lumière comment 
la puissance de la Bête et sa marque symbolisent 
une alliance à venir entre les autorités politiques et 
religieuses, qui exigera une allégeance contraire 
aux commandements de Dieu. Nous invitons nos 
lecteurs à reconnaître la signification spirituelle de 
cette prophétie, non comme un mythe lointain, mais 
comme un avertissement pour notre époque, et à 
rester fidèles à Dieu face aux pressions à venir qui 
les pousseront à se conformer.

Pour comprendre ce qui est advenu des pra-
tiques et des enseignements originels des premiers 
croyants, il est important d’examiner l’impact du 
Concile de Nicée sur le christianisme. Afin de pour-
suivre ce thème de la clarté spirituelle, nous propo-
sons également un article explorant les raisons pour 
lesquelles le Christ a fondé Son Église, confiant à ce 
petit groupe fidèle la mission de proclamer l’Évangile 
du Royaume de Dieu à venir et de préserver la vérité 
qui serait remise en question au cours de siècles. 

Ensemble, ces articles tracent un fil conducteur 
remarquable, des prophéties anciennes jusqu’à la 
foi moderne, exhortant les lecteurs à rester fermes 
dans la Parole de Dieu, et à reconnaître la différence 
entre la tradition humaine et la vérité divine. 

— Tim Pebworth

Pour l’Avenir paraît six fois par an et est une publication de l’Église de Dieu Unie, association internationale, P.O. Box 541027, Cincinnati, OH 45254-1027, USA. © 2011 
Église de Dieu Unie, association internationale. Cette revue est imprimée aux États-Unis d’Amérique. Tous droits réservés.
Rédacteur en chef, édition anglaise : Tom Robinson - Directeur artistique : Shaun Venish ; Édition française : Maryse Pebworth - Lecture d’épreuve : Martine Ruml/
Laëtitia Demarest - Traductrice : Annette Bernal - Infographie : Raphaël Bernal - Pour recevoir un abonnement gratuit et sans engagement de votre part, Écrire à :
Pour l’Avenir, Église de Dieu Unie - France - 7, chemin de Monfaucon, Lot 21 - 33127 Martignas-sur-Jalle - France - www.pourlavenir.org
La revue Pour l’Avenir est offerte gratuitement à ceux qui en font la demande. Votre abonnement est payé par les dons des membres de l’Église de Dieu Unie, association 
internationale, et de ses sympathisants. Nous acceptons avec reconnaissance les dons de ceux qui choisissent de soutenir volontairement cette œuvre de prédication de l’Évangile 
à toutes les nations. Toutes les références bibliques sont tirées de la version Louis Segond, sauf si mention est faite d’une autre version. Toutes les citations tirées d’ouvrages ou 
de publications de langue anglaise sont en traduction libre.

janvier - février 2026 - volume 26  numéro 1

2

Préface

1re partie : Identifier la Bête et son image
Pour comprendre ce que la prophétie biblique 
appelle la marque de la Bête, commençons 
par ce que dit la Bible au sujet de la Bête et 
de son partenariat avec un faux système de 
culte.

2e partie : La marque et le nombre de la 
Bête
Dans cette seconde partie, nous nous 
pencherons sur ce que représente la marque 
de la Bête dans l’Apocalypse ainsi que sur 
le nombre 666. Et surtout, en quoi cela vous 
concerne-t-il ?

Le concile de Nicée : démêler le vrai du 
faux
L’été 2025 a marqué le 1700e anniversaire du 
concile de Nicée, qui a contribué à définir le 
christianisme traditionnel. Ce qui est ressorti 
du IVe siècle, c’est une Église différente de 
celle fondée par le Christ.

Pourquoi Jésus-Christ a-t-Il établit Son 
Église ?
Nombreux sont ceux qui croient que l’Église 
est un édifice. Or, la Bible la définit en fait 
comme étant une assemblée ou un groupe de 
personnes. Mais pourquoi Jésus a-t-Il établit 
Son Église et que devait être sa raison d’être 
primordiale ?

Sommaire

6

10

15



janvier - février 2026 3

Ces derniers temps, nombreux sont 
ceux qui s’inquiètent au sujet de 
l’infâme «  marque de la Bête  » 

dont il est fait mention dans le livre de 
l’Apocalypse. Cette marque, à laquelle 
est associé le nombre 666, est considérée 
comme un signe du diable qui sera 
reçu sur la main ou le front et, selon 
Apocalypse 13:17, personne ne pourra ni 
acheter ni vendre sans elle. 

Diverses explications ont été propo-
sées. Certains imaginent une marque dia-
bolique surnaturelle. D’autres prétendent 

que la marque consiste en un code-
barres tatoué ou estampé, une micropuce 
implantée sous la peau ou un code d’ac-
cès requis pour effectuer des transactions 
financières dans une société sans numé-
raire. Il y a quelques années, certains ont 
établi un lien entre cette marque et les 
nouvelles applications pour téléphones 
intelligents ou les nouveaux bracelets de 
recherche des contacts pour la surveil-
lance de la transmission de la COVID-
19. D’autres encore ont lié la marque 
de la Bête aux vaccins contre la COVID 

ou aux passeports vaccinaux  ; certains 
ont même prétendu que les vaccins ren-
fermaient de la technologie de données 
injectable. 

Aujourd’hui, l’idée selon laquelle 
la marque de la Bête concerne une 
transition du numéraire vers le non-
numéraire s’est répandue et on a pro-
posé que les gouvernements émettent 
de la monnaie numérique de banque 
centrale (MNBC) et que tous les 
comptes et toutes les transactions 
soient vérifiables et puissent être bloqués. 

par Tom Robinson

À mesure que la société de la surveillance électronique prend de l’ampleur et que les 
appels à la mise en place d’une monnaie numérique se multiplient, les inquiétudes 
grandissent également au sujet de ce que la prophétie biblique appelle la marque de 
la Bête. Pour comprendre, commençons par ce que dit la Bible au sujet de la Bête et 
de son partenariat avec un faux système de culte.

1re partie  

Identifier la Bête et son image

La mystérieuse
marque de la Bête



4

On se rappellera que les autorités cana-
diennes ont gelé les comptes bancaires 
de camionneurs qui ont pris part à 
une manifestation politique en 2022 et 
que la tyrannie financière deviendrait 
encore plus facile à imposer au moyen 
d’une monnaie numérique contrôlée par 
l’État. 

Or, en quoi consiste la marque de la 
Bête au juste  ? Devrions-nous nous en 
inquiéter  ? Pour commencer, posons-
nous la question suivante  : Qu’est-ce 
que la marque de la Bête et comment 
est-elle liée aux croyances et pratiques 
religieuses ? 

Identifier la Bête
La Bête et sa marque sont 

présentées dans Apocalypse 13 : 
l’apôtre Jean eut une vision 
d’une Bête sortant de la mer 
ayant sept têtes et dix cornes, 
et sur ses têtes figuraient des 
noms de blasphème (verset  1). 
Dans le chapitre précédent, on 
mentionne qu’il avait vu un 
dragon rouge ayant sept têtes et 
dix cornes représentant Satan, 
le diable (versets  3 et  9). La 
Bête du chapitre  13 est-elle 
donc Satan  ? Non, mais les 
deux sont interreliés. Le dragon 
donne à la Bête puissance et 
autorité (verset 2), de sorte que 
les têtes et les cornes, en ce 
sens, proviennent de Satan. 

La Bête est décrite comme 
ayant des parties de léopard, 
d’ours et de lion, ce qui nous 
oriente vers une autre prophétie 
de bêtes surgissant de la mer 
avec un total de sept têtes et de dix cornes 
dans Daniel  7. Daniel  2 et Daniel  7 
prédisent, en utilisant des images 
différentes, une série de quatre grands 
empires, depuis l’époque du prophète 
Daniel à l’établissement, au temps de la 
fin, du Royaume de Dieu au retour du 
Christ. Au chapitre  7, Daniel dit avoir 
vu une série de quatre bêtes, la première 
ressemblant à un lion, la deuxième, à un 
ours, la troisième, à un léopard à quatre 
têtes et la dernière, à une bête terrible 
sans pareille, à dix cornes. Ces bêtes 
représentent dans l’ordre les empires de 
l’Antiquité de Babylone, de la Perse, de 

la Grèce et de Rome, ce dernier refaisant 
surface à dix reprises d’ici au temps de 
la fin, la dernière renaissance n’ayant pas 
encore eu lieu. 

Jean vit ces bêtes réunies en une 
seule, tout comme les empires qui se 
succédaient engloutissaient les précé-
dents. Les têtes et les cornes repré-
sentent les royaumes et leurs dirigeants 
respectifs. Ainsi, la Bête que vit Jean 
représente à la fois l’Empire romain 
et son dirigeant, depuis les anciens 
empereurs jusqu’au dernier dictateur 
du temps de la fin dont il est également 
fait mention dans l’Apocalypse.

La mer d’où émerge la Bête représente 
des forces chaotiques bouillonnantes 
et, comme l’indique Apocalypse  17:15, 
« des peuples, des foules, des nations, et 
des langues ».

Dans Apocalypse  13:3-4, la Bête 
semble mortellement blessée, mais elle 
guérit, et le monde entier la suit et l’adore 
ou s’y soumet comme s’il s’agissait 
d’une grande puissance. La blessure 
mortelle et la guérison survinrent lors 
de la chute de la Rome antique dont 
l’empire fut restauré subséquemment 
sous la gouverne de l’empereur romain 
Justinien. Il existe évidemment un 

parallèle avec la dernière renaissance 
de cet empire qui a apparemment cessé 
d’exister.

Les versets 5 à 10 présentent la Bête qui 
fait la guerre aux saints ou aux personnes 
que Dieu a sanctifiées, soit les vrais 
chrétiens, et ce, pendant 42 mois. Cette 
période coïncide avec d’autres mentions 
prophétiques de 1260  jours et d’«  un 
temps, des temps et [de] la moitié d’un 
temps » (trois ans et demi), l’une d’elles 
précisant la période au cours de laquelle 
la « petite corne » blasphématoire parmi 
les cornes de la Bête romaine persécute 
le peuple de Dieu (Daniel 7:25).

Dans Apocalypse  12, il est 
fait mention de deux périodes 
de persécutions contre le 
peuple de Dieu. La première 
mention concerne une période 
de 1260  jours précédant l’as-
saut final de Satan contre les 
cieux – et la deuxième mention 
concerne une période de trois 
ans et demi après sa défaite. Or, 
la première mention, soit les 
1260  jours indiqués dans Apo-
calypse  12:6, réfère nettement 
aux 1260 années de persécution 
durant le Moyen-Âge, selon le 
principe d’une journée prophé-
tique représentant une année 
(comparez Nombres  14:34, 
Ézéchiel 4:6 et Ésaïe 34:8). La 
deuxième mention, c’est-à-dire 
les trois ans et demi indiqués 
dans Apocalypse  12:14, repré-
sente littéralement la période de 
1260 jours qui s’annonce et qui 
se terminera au retour du Christ. 

Ainsi, les 42  mois d’Apo-
calypse  13:5 semblent renvoyer, sur un 
plan, aux 1260 années allant de l’époque 
de la restauration impériale de Justinien 
en 554 apr. J.-C. à l’abdication de Napo-
léon en 1814, cette période comptant les 
cinq renaissances successives de l’Em-
pire romain vers lequel pointe Apoca-
lypse 17:9-10. Or, sur un autre plan, les 
42  mois réfèrent à la persécution finale 
des saints par la Bête du temps de la fin 
pendant les trois ans et demi qui précé-
deront le retour du Christ sur Terre, cette 
période évoquant les 42 mois du siège de 
Jérusalem dont il est fait mention dans 
Apocalypse  11:2. (La renaissance de la 

La mystérieuse marque de la Bête - 1re partie : Identifier la Bête et son image

Ph
ot

os
 d

ep
ui

s 
la

 g
au

ch
e 

: B
ru

ce
 L

on
g 

; W
ik

im
ed

ia
 C

om
m

on
s

Représentation artistique de la vision de la Bête dans Apocalypse 13



janvier - février 2026 5

Bête proprement dite surviendra quelque 
temps avant cette dernière période de 
trois ans et demi.)

Un système Église-État puissant 
hier et demain 

La persécution décrite dans Apoca-
lypse 13 et d’autres passages est quelque 
chose que le peuple de Dieu devra endu-
rer lorsqu’elle s’abattra sur le monde. 
Pourtant, à bien des égards, elle s’est 
déjà abattue sur le monde, d’abord 
sous la domination de Rome, qui était 
alors une grande puissance persécutant 
l’Église chrétienne primitive, puis au 
Moyen Âge, lorsque l’Église-
État de Rome continua de 
persécuter le peuple de Dieu. 
Tout cela n’était qu’un prélude, 
un avant-goût de l’accomplis-
sement final, encore à venir, 
de cette prophétie. Examinons 
de plus près la fausse Église 
décrite ici. 

Apocalypse  13:11 présente 
une autre Bête, qui monte de 
la terre, cette fois-ci, non pas 
par contraste à la mer, mais 
au ciel, d’où cette puissance 
prétend provenir. Elle a deux 
cornes comme un agneau et elle 
se présente comme venant du 
Christ, mais elle parle comme 
un dragon, c’est-à-dire le 
diable, les deux cornes signi-
fiant une double autorité, soit 
civile et religieuse. Elle exerce 
toute l’autorité de la première 
Bête, la puissance de Rome, 
et elle oblige tous les habitants 
de la Terre à adorer cette puis-
sance après sa renaissance (verset  12). 
Cette seconde Bête fait de faux miracles 
et leurre les gens en leur disant de faire 
« une image de la Bête » et de lui rendre 
hommage. 

Quelle est cette image  ? Il existe 
diverses théories à cet égard. Le mot 
grec original eikon employé dans ce 
contexte signifiait une ressemblance, 
soit une statue ou une autre forme de 
représentation. L’explication qui semble 
la plus plausible compte tenu des faits 
historiques concerne les événements 
qui se déroulèrent à l’époque de la 
restauration de l’empire de Justinien et 

par la suite. L’autorité romaine dans 
l’Europe occidentale allait être maintenue 
par le biais de l’union de l’Église et de 
l’État de Rome. 

Le célèbre historien Will Durant 
explique cet état de choses comme 
suit  : «  La survie de l’organisa-
tion ecclésiastique apparut même 
aux empereurs comme la planche 
de salut de l’État. En 554, Justinien 
promulgua un décret exigeant que 
“des personnes aptes et convenables, 
capables d’administrer le gouver-
nement local, soient sélectionnées 
par les évêques et les dirigeants de 

chaque province pour gouverner ces 
dernières”  » (The Story of Civiliza-
tion, vol. 4, p. 519-520  ; en italique 
dans le texte original).

Le système de gouvernance de l’Église 
romaine fut donc mis en place en guise 
de modèle, d’image ou de reproduction 
de l’ancien empire afin que tous s’y 
soumettent. Durant décrit cette Église 
impériale plus en détail  : «  Elle devint 
une Église triomphante en héritant des 
modèles et du génie organisationnels 
de Rome […] Tout comme la Judée 
avait donné au christianisme l’éthique, 
et la Grèce lui avait donné la théologie, 

Rome lui donna l’organisation […] Le 
cadeau de Rome était avant tout un vaste 
cadre gouvernemental qui, alors que les 
autorités laïques échouèrent, devint la 
structure du règne ecclésiastique. Les 
évêques ne tardèrent pas à remplacer 
les préfets romains en guise de source 
d’ordre et de siège du pouvoir dans 
les villes  ; les métropolitains, ou les 
archevêques, allaient appuyer, sinon 
supplanter, les gouverneurs provinciaux, 
et le synode des évêques allait remplacer 
l’assemblée provinciale. (The Roman 
Church followed in the footsteps of the 
Roman state [L’Église romaine emboîta 

le pas à l’État romain.] » Vol. 3, 
p.  575, 618-619  ; c’est nous 
qui mettons l’accent sur certains 
passages.)

Cette Église fut souillée 
par les doctrines de religions 
païennes mystérieuses qui éma-
nèrent de l’ancienne Babylone. 
Nous voyons une autre repré-
sentation de cette Église sous la 
forme d’une femme corrompue 
appelée «  Mystère, Babylone 
la grande  », qui chevauche les 
renaissances de la Bête romaine 
écarlate mentionnée dans Apo-
calypse 17. L’apôtre Paul appe-
la ce faux système qui surgis-
sait à son époque le « mystère 
de l’iniquité » et celui qui allait 
le diriger, « l’impie », qui allait 
faire des prodiges mensongers 
(2  Thessaloniciens  2). Dans 
l’Apocalypse, le chef de cette 
puissance religieuse souillée 
est souvent appelé le faux pro-
phète, et il forme un partenariat 

avec la Bête dictatrice. Ensemble, ils 
promulgueront la persécution de ceux 
qui s’accrochent aux véritables ensei-
gnements bibliques. 

Cet arrangement qui caractérisait le 
Saint-Empire romain pendant tout le 
Moyen-Âge émergera de nouveau au 
temps de la fin. L’Europe contemporaine 
est très laïque, mais le nombre de faux 
miracles augmentera et contribuera à la 
ramener à ses assises religieuses. 

Ne manquez pas de lire la deuxième 
partie de cet article sur la marque 
et le nombre de la Bête, à la page 
suivante.

Le peuple de Dieu devra endurer la 
persécution quand elle s’abattra sur le 
monde. Pourtant, à bien des égards, 
elle s’est déjà abattue sur le monde 
lorsque Rome fut une grande puissance 
qui  persécuta l’Église primitive.

La persécution des chrétiens à Rome sous le règne de l’empereur 
Trajan Dèce, vers l’an 250 apr. J.-C.



6

L’article précédent identifiait 
la Bête prophétisée dans 
l’Apocalypse comme l’Empire 

romain et son dirigeant tyrannique, se 
manifestant à travers une succession 
de renaissances au fil des siècles, 
culminant dans une ultime résurgence 
encore à venir. Ce système politique, 
économique et militaire, émergeant en 
Europe, œuvrera en partenariat avec 
une puissance religieuse faussement 
chrétienne centrée à Rome, comme ce fut 

déjà le cas lors de plusieurs renaissances 
historiques. (Il est recommandé de 
lire l’article précédent avant celui-ci). 
Nous allons à présent nous pencher 
sur la question spécifique de la 
marque de la Bête et du nombre 666. 
Comme mentionné précédemment, de 
nombreuses théories ont été avancées 
à ce sujet, mais que dit réellement la 
Bible  ? Que nous enseigne l’Histoire  ? 
Et pourquoi devons-nous nous en 
préoccuper aujourd’hui ?

La marque et le nombre :
une question importante

Dans Apocalypse 13:16-17, nous voyons 
l’introduction de la marque infâme. Il est 
écrit que le pouvoir religieux contraint 
tous les hommes à recevoir « une marque 
sur leur main droite ou sur leur front », afin 
que « personne ne puisse acheter ni vendre 
[effectuer des transactions commerciales], 
sans avoir la marque, le nom de la bête ou 
le nombre de son nom. » Le verset suivant 

par Tom Robinson

Dans cette seconde partie, nous nous pencherons sur ce que représente la 
marque de la Bête dans l’Apocalypse, ainsi que sur le nombre 666. S’agit-il d’un 
QR code, d’une licence pour les transactions numériques, ou d’autre chose ? 
Et surtout, en quoi cela vous concerne-t-il ?
 

2e partie 

La marque et le nombre de la Bête

La mystérieuse
marque de la Bête



janvier - février 2026 7

ajoute : « C’est ici la sagesse. Que celui 
qui a de l’intelligence calcule le nombre 
de la bête. Car c’est un nombre d’homme, 
et son nombre est six cent soixante-six. » 
Il s’agit donc d’une question essentielle, 
qui requiert discernement et sagesse 
spirituelle. 

Ce thème revient à plusieurs reprises 
dans le livre : ceux qui reçoivent cette 
marque boiront de la colère de Dieu, tandis 
que les saints ressuscités sont décrits 
comme ayant vaincu la Bête, son image, 
sa marque et son nombre (Apocalypse 
14:9 ; 15:2 ; 16:2 ; 19:20 ; 20:4).

Voulez-vous vivre et régner avec Christ ? 
Alors ne recevez pas cette marque. Cela 
ne signifie pas que vous ne pouvez pas la 
recevoir et ensuite vous repentir. 
Le message de l’Apocalypse 
inclut aussi l’appel à sortir du 
faux système babylonien, afin 
d’échapper au jugement divin 
(Apocalypse 18:4). Ceux qui 
participent à ce système peuvent 
et doivent en sortir. 

Cela nous ramène à la question 
de savoir ce qu’est cette marque. 

Il est indéniable que nous assistons 
à une montée en puissance des 
technologies et des données permettant 
de surveiller la société, conférant aux 
gouvernements un contrôle bien plus 
étendu sur la vie des individus. Ils 
peuvent nous classer par catégories, 
connaissant nos convictions et ce 
que nous soutenons. À terme, cette 
systématisation est susceptible de 
s’intensifier, de sorte que notre accès à 
l’emploi et à diverses activités dépendra 
du fait que nous soyons ou non signalés 
comme des personnes problématiques 
qui ne se conforment pas au système.

Il y a peut-être un aspect de cela dans 
la marque décrite ici, dans la capacité du 
système de la Bête à surveiller et à exercer 
un contrôle sur les actions des individus. 
Mais est-ce vraiment ce qu’est la marque 
elle-même ? S’agit-il d’un code-barres sur 
la main ou le front, ou d’une micropuce 
implantée  ? D’après les indications plus 
générales de l’Écriture, cela ne semble pas 
être le cas. C’est peut-être ainsi que les 
autorités pourront surveiller les individus 
afin d’imposer leur système de contrôle.

Cependant, comme nous le verrons, 
quelque chose qui correspond bien à la 
description de la marque de la Bête existait 
déjà dans le passé, avant l’apparition de la 

surveillance électronique. Avant d’aborder 
ce sujet, examinons ce que la Bible elle-
même dit ailleurs au sujet de la marque sur 
la main et le front.

Les lois de Dieu sur notre main et 
notre front comme un signe

Dans Deutéronome 6:6-8, Dieu dit à 
propos de Ses commandements : « Tu les 
lieras comme un signe sur tes mains, et 
ils seront comme des fronteaux entre tes 
yeux. » Le peuple juif a ensuite interprété 
cela au sens littéral, attachant des 
phylactères – de petites boîtes contenant 
les versets cités ici – à leurs mains et à leur 
front. Cependant, cette pratique n’était 
nullement destinée à être littérale. 

Nous pouvons le voir dans Exode 13, 
où l’observance de la Fête des Pains sans 
levain et la pratique consistant à consacrer 
tous les premiers-nés à Dieu devaient 
également être un signe sur les mains 
et entre les yeux du peuple (versets 7-9, 
11-16). Nul n’attache du pain sans levain 
ou le premier-né à sa main et à sa tête. 
Cela devait être compris au sens figuré.

Faire ce qui vous est commandé est en 
quelque sorte ce qui est dans votre main, 
symbolisant vos actions. Et «  entre vos 
yeux  » fait référence à votre cerveau, 
votre esprit, le siège de vos pensées, la 
source de vos actions. Cela signifie donc 
concrètement dans vos pensées et dans 
vos actes : votre allégeance et votre mode 
de vie. Il s’agit de respecter ces fêtes, et 
dans Deutéronome 6, tout ce que Dieu 
nous commande de faire. Remarquez que 
cela doit être sur votre front et vos mains, 
vos pensées et vos actions, comme un 
signe distinctif, une marque, déclarant 
notre adoration du seul vrai Dieu. (Voir 
aussi Deutéronome 11:13-23.)

Certaines questions d’obéissance nous 
distingueront plus que d’autres. Dieu a 
particulièrement déclaré que Ses jours de 
repos sabbatiques étaient un tel signe : le 
sabbat hebdomadaire du septième jour (du 
coucher du soleil du vendredi au coucher 

du soleil du samedi) ainsi que les jours 
saints annuels parmi Ses fêtes, montrant 
qu’Il est notre Dieu et que nous sommes 
Son peuple (Exode 31:12-17).

En ce qui concerne l’interprétation 
plus littérale que beaucoup donnent à 
la marque de la Bête, nous devrions 
nous demander : est-il mal d’avoir une 
carte de crédit  ? Est-il mal d’utiliser la 
monnaie numérique  ? Est-il mal d’avoir 
une forme d’identification délivrée par 
le gouvernement  ? Non, bien entendu. 
Un tatouage permanent serait peut-être 
une autre affaire. Et il pourrait bien y 
avoir un problème à céder sa souveraineté 
personnelle et à afficher sa participation à 
ce que l’on croit être un mauvais système. 

Si quelqu’un croit que quelque 
chose est mal et le fait quand 
même, cela serait un péché en 
termes d’intention. Mais rien 
n’interdit spécifiquement de 
porter une sorte de tampon ou de 
micropuce à scanner, ou encore 
des marqueurs de vaccin ou une 
clé de monnaie numérique.

Le bien et le mal sont une 
question d’obéissance aux commande-
ments de Dieu. Et nous avons tous ces 
exemples où l’obéissance dans nos pen-
sées et nos actions constitue un signe 
d’identification. Il est clair que c’est 
également le cas avec la marque de la 
Bête.

Contrairement à la Bête et au pouvoir 
religieux qui portent des noms blasphé-
matoires sur leur front (Apocalypse 13:1 ; 
17:3, 5), le peuple de Dieu est montré 
comme étant marqué sur le front du nom 
de Dieu (7:2-3 ; 14:1 ; 22:4). Les anges 
qui retiennent la destruction jusqu’à ce 
que les serviteurs de Dieu soient marqués 
d’un sceau (7:1-4) font écho à une vision 
dans Ézéchiel 9 où les fidèles de Dieu, 
indignés par la société malfaisante qui les 
entoure, reçoivent une marque sur le front 
pour leur protection lorsque la destruction 
de la société survient (versets 4-7).

D’autres passages montrent que le 
peuple de Dieu est marqué du sceau du 
Saint-Esprit (2 Corinthiens 1:21-22 ; 
Éphésiens 1:13-14 ; 4:30). Il faut avoir un 
esprit obéissant, repentant, pour recevoir 
l’Esprit saint (Actes 2:38). Et ensuite, cet 
Esprit nous aide à continuer à obéir (com-
parez Romains 5:5 ; 1 Jean 3:4), Dieu écri-
vant Ses lois dans nos cœurs et nos esprits 
(Jérémie 31:33 ; Hébreux 8:10 ; 10:16).

Contrairement à la Bête et au 
pouvoir religieux qui portent des 
noms blasphématoires sur leur front 
(Apocalypse 13:1 ; 17:3, 5), le peuple 
de Dieu est décrit comme étant 
marqué sur le front du nom de Dieu.

Ph
ot

o 
: M

at
t H

er
na

nd
ez

 a
ve

c 
él

ém
en

ts
 g

én
ér

és
 p

ar
 C

ha
tG

PT



8

La mystérieuse marque de la Bête - 2e partie : La marque et le nombre de la Bête

Encore une fois, tout cela revient à 
respecter les lois de Dieu, à suivre Dieu 
et à Lui obéir.

La fausse Église déclare les 
dissidents inaptes à participer à la 
société

Comme nous l’avons vu, le faux sys-
tème chrétien encourage la désobéissance 
aux commandements de Dieu, bien qu’il 
en respecte certains et en impose 
d’autres qui diffèrent de ceux 
que l’on trouve dans la Bible. 
La fausse Église et son chef sont 
synonymes de la « petite corne » 
blasphématoire qui émerge 
parmi les pouvoirs civils romains 
dans Daniel 7. Ayant décidé de 
«  changer les temps et la loi » 
(verset 25), elle infligerait une 
terrible persécution au peuple 
de Dieu. 

Cet aspect revêt une impor-
tance capitale. Elle chercherait à 
changer les lois de Dieu, et pas 
seulement de manière générale, 
mais plus précisément les lois 
relatives au temps, les saints ne 
se conformant pas à cela et en 
souffrant les conséquences. Et 
en effet, le faux système a appor-
té de nombreux changements 
majeurs aux temps que Dieu nous 
a commandé d’observer et à la 
manière de les observer. L’obser-
vance des sabbats et des fêtes de 
Dieu commandée dans la Bible 
est très différente de celle de ce 
système mondain.

Tout le fondement du faux 
système religieux réside dans le 
paganisme, en particulier celui 
issu de l’ancien culte du soleil. 
Grâce au pouvoir de l’État romain, la 
fausse Église a interdit le repos le septième 
jour, le sabbat, et les fêtes bibliques, les 
méprisant comme étant juives, et a imposé 
l’observance hebdomadaire du « jour du 
soleil invaincu », le dimanche, et d’autres 
fêtes païennes tout au long de l’année, 
dont les principales sont devenues Noël 
et Pâques. C’était un rejet de ce que Dieu 
avait donné comme signe distinctif entre 
Lui et Ses disciples.

Considérons maintenant le traitement 
réservé par le faux système aux dissidents, 
y compris les véritables disciples de Dieu, 
en particulier à partir du moment où 

l’empereur romain Théodose II a déclaré 
le catholicisme romain religion officielle 
de l’empire et où cette décision a été 
réitérée lors de la restauration impériale 
de Justinien.

Will Durant a écrit à propos du Code 
de Justinien : « Ce code, tout comme 
celui de Théodose, a inscrit le christia-
nisme orthodoxe dans la loi. Il com-
mence par proclamer la Trinité […] 

Il reconnaît l’autorité ecclésiastique 
de l’Église romaine et ordonne à tous 
les groupes chrétiens de se soumettre à 
son autorité […]  Les hérétiques réci-
divistes devaient être mis à mort ; les 
donatistes, les montanistes, les mono-
physites et autres dissidents devaient 
subir la confiscation de leurs biens et 
étaient déclarés inaptes à acheter ou 
à vendre, à hériter ou à léguer ; ils 
étaient exclus des fonctions publiques, 
interdits de réunion et disqualifiés pour 
poursuivre les chrétiens orthodoxes en 
justice pour dettes » (vol. 4, p. 112, 
italiques ajoutés).

Ce traitement a persisté tout au long du 
Moyen Âge sous le Saint-Empire romain 
germanique. Notez ces mots d’un édit 
du pape Alexandre en 1163 au concile 
de Tours concernant ceux qui étaient 
qualifiés d’hérétiques :

« Considérant qu’une hérésie dam-
nable a depuis quelque temps levé la 
tête dans les environs de Toulouse et 
a déjà propagé son infection à travers 

la Gascogne et d’autres pro-
vinces, se cachant comme un 
serpent dans ses propres replis ; 
dès que ses adeptes auront été 
découverts, que nul ne leur 
offre refuge sur ses terres ; 
qu’il n’y ait aucune communi-
cation avec eux dans l’achat 
ou la vente ; afin que, privés 
du réconfort de la conversation 
[ou de l’interaction] humaine, 
ils soient contraints de reve-
nir de l’erreur à la sagesse » 
(cité par George Waddington, 
A History of the Church, vol. 2, 
1833, p. 356).

Dans les deux cas, ceux qui ne 
se conforment pas à ce système 
romain ne sont pas autorisés 
à acheter et à vendre, comme 
cela a été directement prédit 
concernant l’application de la 
marque de la Bête.

Considérez que cela a 
été décrété bien avant qu’il 
n’y ait la moindre concep-
tion de puces électroniques 
implantées, de codes-barres 
ou d’autres technologies 
modernes de surveillance. Un 
marquage efficace des per-
sonnes afin de réglementer 
leur participation au com-

merce social existait déjà – une forme 
de « culture de l’annulation » – mais 
évidemment pas au niveau techno-
logique nécessaire pour le mettre en 
œuvre efficacement à l’échelle dont 
nous disposons aujourd’hui et de la 
manière la plus importante dont il se 
manifestera à l’avenir. La mesure dans 
laquelle une telle surveillance techno-
logique est nécessaire pour accomplir 
Apocalypse 13 n’est pas tout à fait 
claire, étant donné que le système 
romain imposait sa marque dans une 
certaine mesure pendant des siècles 
avant que cette technologie n’existe. Ph

ot
o 

: M
itc

he
ll 

M
os

s

Il est clair que cela identifie le puissant 
système romain de domination et 
de culte, qui repose entièrement sur 
le culte du soleil et de l’empereur, 
empêche les gens d’obéir au vrai 
Dieu et de suivre la voie de la justice.



janvier - février 2026 9

Rejeter le système romain et sa 
rébellion contre Dieu

Quant au nombre de la Bête, 666, il a 
été interprété de différentes manières, et 
sa signification peut comporter plusieurs 
niveaux. Cependant, la directive qui nous 
est donnée dans Apocalypse 13:18 est 
de « compter » comme des cailloux (en 
grec psephisato) le nombre du nom. Cela 
semble faire référence à l’addition des 
valeurs numériques des lettres d’un nom 
ou d’un autre mot, ce qui était une pra-
tique courante à l’époque où Jean a écrit. 
Les chiffres étaient représentés par des 
lettres en hébreu et en grec, comme dans 
le système romain où « I » = 1, 
« V » = 5, « X » = 10, etc. La 
somme des valeurs totales des 
mots faisait partie de la pratique 
hébraïque de la gématrie et de 
son équivalent grec appelé isop-
séphie. Un graffiti grec trouvé à 
Pompéi dit : « J’aime celle dont 
le nombre est 545. »

Irénée, l’un des premiers pères de 
l’Église, dit que Polycarpe, qui était 
un disciple de l’apôtre Jean, expliquait 
que 666 était la somme des valeurs 
numériques des lettres du mot grec 
Lateinos, qui signifie « homme latin », le 
terme grec pour désigner les Romains 
(l’Apocalypse et le reste du Nouveau 
Testament étant écrits en grec). 
L’Apocalypse l’appelle le nombre de la 
Bête et le nombre d’un homme, et dit 
que ce nombre est celui du nom. Nous 
avons ici le nom grec de l’empire et de 
chaque homme de l’empire, y compris 
son dirigeant et sa puissante Église. 
Tous portent le nom de Romain. Cette 
observation se révèle particulièrement 
éloquente. (D’autres additions associées 
au système romain ont également été 
notées, mais l’espace limité ne permet 
pas d’en discuter ici.)

Il est clair que cela identifie le puissant 
système romain de domination et de culte, 
qui repose entièrement sur le culte du 
soleil et de l’empereur, empêche les gens 
d’obéir au vrai Dieu et de suivre la voie de 
la justice. C’est ce que signifie la marque 
de la Bête.

En ce qui concerne le transfert du jour 
hebdomadaire de culte chrétien du sabbat 
biblique du septième jour au dimanche, le 
jour du soleil, l’Église romaine a proclamé 
dans le passé que cela avait été fait 

par sa propre autorité qui pouvait soi-
disant remplacer la Bible. Ainsi, elle a fait 
valoir que les protestants, ayant accepté 
l’observance du dimanche instaurée par 
Rome, continuaient simplement sous 
l’autorité de l’Église romaine. À la fin du 
XIXe siècle, H.F. Thomas, chancelier du 
cardinal Gibbons, a répondu à une lettre 
concernant le passage au dimanche : « De 
toute évidence, l’Église catholique affirme 
que ce changement est son œuvre […]  Et 
cet acte est une marque de son autorité 
ecclésiastique en matière religieuse » 
(11 novembre 1895). Il est opportun de 
souligner que ce changement de jours et 
de lois est une marque de son autorité !

Aujourd’hui, une grande partie de l’Eu-
rope est très laïque, mais en Allemagne, 
la nation la plus puissante de l’UE, le 
dimanche reste sacré, en particulier dans 
les petites villes. De nombreuses lois sur 
le dimanche sont encore en vigueur en 
Europe. Une encyclique papale écrite en 
l’an 2000 appelait à faire du dimanche un 
jour de repos unificateur afin de contri-
buer à la sauvegarde de l’environnement, 
une motivation populaire dans le monde 
laïc. Mais d’un autre côté, nous n’avons 
constaté aucune pression pour obliger 
les gens à travailler le samedi, le jour 
du sabbat. Bien-sûr, il y a souvent des 
conflits avec l’emploi, l’école et d’autres 
activités sociales, l’observance du sab-
bat étant considérée comme une position 
marginale, avec des protections juridiques 
insuffisantes ou ignorées.

À plus longue échéance, les signes 
et les prodiges dans la fausse Église, et 
probablement une réaction contre l’entrée 
de l’islam et le terrorisme, ramèneront 
les Européens à une posture plus 
traditionaliste. Il ne faut pas en conclure 
pour autant que les autres Églises, à 
l’exception de l’Église romaine, ne seront 
pas autorisées à fonctionner.

Une forte poussée en faveur de l’œcu-
ménisme a été observée entre les diverses 
Églises, avec l’Église romaine en tête, 
cherchant à ramener tous les fidèles vers 

ce qui est considéré comme l’Église uni-
verselle (le mot « catholique » signifiant en 
fait « universel »). Cela semblerait exiger 
que certaines différences d’enseignement 
soient tolérées, mais sur certains points, un 
accord unanime serait requis. Il existe déjà 
aujourd’hui parmi les différentes Églises 
une « Alliance du jour du Seigneur », qui 
affirme que le dimanche est le signe de 
l’unité des Églises chrétiennes.

Ceux qui observent le sabbat biblique 
du septième jour et rejettent le dimanche 
et les fêtes païennes de Noël et de Pâques 
seront probablement qualifiés de membres 
d’une secte, en marge de la norme acceptée, 
et pire encore, de personnes dangereuses 

contre lesquelles il faut se pré-
munir et qu’il faut combattre. 
Nous voyons déjà ce genre de 
dynamique avec la propagation 
de la culture de l’annulation.

En définitive, ce dont il est 
véritablement question en termes 
de marque de la Bête, ce n’est 
pas seulement le sabbat contre le 

dimanche. C’est une partie identifiable de 
celle-ci, quelque chose qui pourrait mettre 
les vrais chrétiens plus visiblement en 
conflit avec l’État en union avec la fausse 
Église. Mais recevoir le signe de Dieu et 
rejeter la marque de la Bête concerne toutes 
les lois de Dieu. Suivons-nous Dieu ? Lui 
obéissons-nous ? Respectons-nous ce qu’Il 
nous a demandé de faire ?

Si nous le faisons, nous ne recevrons pas 
la marque de la Bête, la marque de la déso-
béissance à Dieu sous la tyrannie de Satan.

L’application principale et ultime de la 
marque de la Bête n’aura lieu qu’au cours 
des trois dernières années et demie précédant 
le retour du Christ. Nous n’en sommes pas 
encore là. Mais il peut y avoir des signes 
avant-coureurs, comme cela a été le cas 
dans le système romain au cours des siècles 
passés. Et nous devons rester vigilants.

La grande tribulation à venir sera 
pire que tout ce que nous avons connu 
auparavant. Néanmoins, au terme de ces 
épreuves redoutables, le peuple de Dieu 
remportera la victoire sur la Bête et sa 
marque, portant à la place le nom de Dieu 
sur son front, avec Ses lois comme signe 
dans son esprit et dans ses actions.

Rejetons résolument la marque de 
cette bête. Sortons de Babylone. Obéis-
sons fidèlement aux commandements de 
Dieu. Et choisissons de porter Son nom 
à jamais !

En fin de compte, le peuple de Dieu 
remportera la victoire sur la Bête 
et sa marque, portant à la place le 
nom de Dieu sur son front, avec Ses 
lois comme signe dans son esprit et 
dans ses actions.



10

par Darris McNeely

Le concile de Nicée :
démêler le vrai du faux

L’été 2025 a marqué le 1700e anniversaire du concile 
de Nicée, qui a contribué à définir le christianisme 
traditionnel. Ce qui est ressorti du IVe siècle, c’est une 
Église aux enseignements non bibliques exerçant une 
influence dominante sur la société, y compris sur les 
gens ordinaires et leurs dirigeants. Il s’agissait d’une 
Église différente de celle fondée par le Christ, par 
l’intermédiaire de Ses apôtres.

Dans le prolongement des efforts 
œcuméniques déployés par le défunt 
pape François pour aider à réparer la 

fracture millénaire entre le catholicisme romain et 
l’orthodoxie grecque, le nouveau pape Léon XIV 
a rencontré le patriarche orthodoxe Bartholomée 
à Rome. Ils ont convenu de se réunir plus tard en 
2025 sur le site de l’ancienne Nicée, dans l’ouest 
de la Turquie, pour commémorer ensemble le 
1700e anniversaire du célèbre concile qui s’y 
est tenu, un élément majeur de leur tradition 
commune.

Pour le monde chrétien, le concile de Nicée, 
qui s’est tenu de mai à août 325 après J.-C., 
est considéré comme un moment charnière dans 
l’histoire de l’Église. Convoqué par l’empereur 
romain Constantin le Grand, il a donné lieu à la 
formulation du Credo de Nicée, à l’établissement 
de la doctrine trinitaire et à la prétendue unification 
du christianisme. Pour la chrétienté professante, 
le Credo de Nicée, ainsi que son extension à 
Constantinople qui suivit, est le test décisif pour 
être considéré comme chrétien. Si vous reniez 
ce credo, vous êtes automatiquement qualifié 
d’anathème du Christ.

Fait paradoxal, la plupart des gens ne comprennent 
pas toutes les implications historiques et bibliques 

de ce qui s’est réellement passé lors de cette réunion 
influente. En effet, la plupart de ceux qui se disent 
chrétiens ne pourraient pas réciter le credo adopté 
ni expliquer les principes théologiques clés qu’il 
contient. Son importance historique est indéniable. 
Les débats sur les règles de foi énoncées dans le 
credo et son enrichissement ultérieur ont causé plus 
de morts que Rome n’en a jamais martyrisés dans 
le Colisée.

Nombreux sont ceux qui estiment que le 
concile de Nicée était une réunion d’inspiration 
divine qui a consolidé la compréhension correcte 
de Dieu, de Jésus-Christ, de la doctrine et de 
la pratique chrétiennes. D’autres soutiennent 
qu’il a marqué le début d’un éloignement des 
enseignements bibliques au profit des traditions 
humaines et de la spéculation théologique. 
Quel était le véritable objectif du concile ? 
Quel rôle l’empereur Constantin a-t-il joué ? Et 
surtout, cet événement et les enseignements qui 
en ont découlé sont-ils conformes à la vérité 
biblique ?

À l’occasion de cet anniversaire marquant, 
examinons le contexte historique, les débats 
théologiques et l’impact à long terme du concile 
de Nicée, et comparons ses conclusions avec ce 
qu’enseigne réellement la Bible.

10



janvier - février 2026 11

Ph
ot

os
 : 

du
nc

an
18

90
/D

ig
ita

l V
is

io
n 

Ve
ct

or
s 

vi
a 

G
et

ty

Le contexte historique de Nicée

Pour comprendre le concile de Nicée, nous devons d’abord 
nous pencher sur le monde romain du IVe siècle après J.-C. 
Avant l’arrivée au pouvoir de l’empereur Constantin, le 
christianisme était une religion minoritaire persécutée. Les 
empereurs romains tels que Néron, Domitien et Dioclétien 
ont réprimé les croyances chrétiennes par des moyens 
violents. Si l’Église chrétienne au tournant du IVe siècle 
différait de l’Église fondée par le Christ et Ses apôtres, 
elle constituait néanmoins une force croissante au sein de 
l’Empire. Elle présentait une unité qui la rendait attrayante 
aux yeux de Constantin car son empire montrait des signes 
de faiblesse.

En 313, Constantin promulgua l’édit de Milan, accordant 
aux chrétiens le droit de pratiquer librement leur culte. 
Premier empereur romain à embrasser le christianisme, 
bien que ce fût sans doute pour des raisons politiques 
plutôt que par conviction personnelle, Constantin chercha 
à unifier son empire sous un seul système religieux. 
L’Église chrétienne disposait d’un système d’évêques et 
d’une structure qui pouvaient y contribuer.

Il existait cependant un problème croissant qui, s’il 
n’était pas résolu, menaçait de diviser l’Église. Il y avait 
un différend important sur la nature de Jésus-Christ. Était-
Il pleinement divin et éternel, ou était-Il un être créé ? Ce 
différend a conduit à l’un des conflits théologiques les 
plus importants du christianisme primitif : la controverse 
arienne.

La controverse arienne et l’objectif du concile 
de Nicée

Le concile de Nicée fut convoqué principalement pour 
régler le différend concernant l’enseignement d’Arius, un 
presbytre ou ancien d’Alexandrie en Égypte qui affirmait 
que Jésus-Christ n’était pas divin au même titre que Dieu 
le Père. Selon Arius :

• Jésus n’était pas coéternel avec le Père, mais avait été 
créé à un moment donné.

• Jésus était supérieur aux êtres humains, mais inférieur 
à Dieu le Père.

• Seul le Père était le véritable Dieu Tout-Puissant.
Cet enseignement hérétique niait la vérité fondamentale 

de la Bible concernant la nature divine, à savoir que 
Dieu est une famille composée de deux êtres spirituels 
coéternels qui, ensemble, ont initié un plan visant à 
agrandir Leur famille par la création de l’humanité à 
Leur image (Genèse 1:27). Cette vérité était comprise 
par les apôtres et constituait le fondement de l’Évangile 
qu’ils ont apporté au monde.

L’apôtre Paul a expliqué que cette nature de la famille 
divine était le moyen par lequel toutes choses dans 
les cieux et sur la Terre seraient réunies en une seule 
(Éphésiens 1:9-10).

L’enseignement selon lequel le Christ n’était pas 
divin avant Sa naissance humaine rendrait nulle la 
bonne nouvelle du salut de l’humanité par le Christ, 
Celui par qui Dieu a tout créé (voir Colossiens 
1:16-17). Nier cette vérité revient à rejeter la Bible, 
à la vider de son sens en la réduisant à un simple 
livre écrit par des hommes, au lieu de la considérer 
comme la révélation d’un esprit divin qui lui a donné 
vie et sens.

Cette controverse du IVe siècle sur la nature du 
Christ a ouvert la voie à des discussions qui ont conduit 
l’Église à sombrer davantage dans l’hérésie. Le débat 
était houleux et source de divisions, ce qui a poussé 
Constantin à intervenir et à convoquer un concile pour 
résoudre la question. Il avait besoin que l’Église soit 
unie. Dans son esprit, l’avenir de l’empire dépendait de 
la stabilité de l’Église.

Que s’est-il passé lors du concile ?
Le concile de Nicée a réuni environ 300 évêques de 

différentes régions de l’Empire romain. Ce n’était pas la 
première réunion des dirigeants de l’Église à cette époque, 
mais elle est considérée comme la première d’importance, 
compte tenu des questions débattues.

Outre la divinité du Christ, le concile a abordé d’autres 
questions concernant la relation entre le Christ et le 
Père. Il a tenté, sans succès, d’établir une date uniforme 
pour Pâques, qui avait supplanté la Pâque et les jours 
des Pains sans levain, que l’Église primitive observait 
fidèlement. Les invectives de Constantin contre les 
Juifs et l’interdiction faite aux chrétiens de suivre 
les pratiques juives perçues ont attisé l’antisémitisme 
et la persécution contre ceux qui persistaient dans 
l’observance antérieure (voir notre encart intitulé « La 
question quartodécimane : l’Église de Dieu contrainte à 
la clandestinité » à la page 13).

Lorsqu’il est lu et professé dans les 
églises par les croyants traditionalistes, 
le Credo de Nicée constitue un facteur 
d’unité dans un contexte marqué par 
de nombreuses divisions théologiques. 
Mais la Bible soutient-elle la Trinité 
telle qu’elle a été définie à Nicée et à 
Constantinople ?



12

Le concile de Nicée : démêler le vrai du faux

Ph
ot

os
 : 

W
ik

im
ed

ia
 C

om
m

on
s

Finalement, le concile rejeta les enseigne-
ments d’Arius et formula ce qui est aujourd’hui 
connu sous le nom « Le Credo de Nicée », qui 
déclarait :

• Jésus-Christ est « Dieu né de Dieu, Lumière 
née de la Lumière, vrai Dieu né du vrai Dieu ».

• Il a été « engendré, non pas créé, de même 
substance [grec homoousios] que le Père » 
(formulation comprise par beaucoup comme 
signifiant que ces personnes divines constituent 
un seul être).

• Ceux qui n’acceptaient pas cette doctrine 
devaient être anathématisés (exclus ou 
excommuniés).

Cette version du credo se terminait par une 
brève déclaration de foi au Saint-Esprit, mais 
n’identifiait pas directement le Saint-Esprit 
comme la troisième personne de la Trinité, 
cette question devant encore être approfondie. 
Le travail de Nicée n’était pas terminé. Arius 
serait exilé et mourrait sans renier ses idées. 
Les érudits débattraient cet enseignement et 
finiraient par élaborer une terminologie pour 
expliquer la nature de Dieu.

L’arianisme était si répandu et source de 
divisions que les co-empereurs de l’Empire 
avaient des opinions divergentes. En 376, lors de 
la bataille d’Andrinople, dans le nord-ouest de la 
Turquie, le co-empereur Valens, qui était arien 
de confession, fut tué avec sa légion de soldats 
par les tribus germaniques envahissantes. La 
mort d’un empereur arien ébranla la foi de 
nombreux croyants et est considérée comme un facteur 
ayant conduit à la convocation d’un autre concile, cette 
fois à Constantinople et présidé par l’empereur Théodose.

Ce célèbre concile de 381 après J.-C. a officialisé 
l’enseignement, dans ce qu’on appelle le Credo de Nicée-
Constantinople, selon lequel non seulement le Christ est 
Dieu, mais le Saint-Esprit l’est aussi. Il affirme la croyance 
au Saint-Esprit comme « le Seigneur, le Donneur de vie, 
qui procède du Père, qui avec le Père et le Fils est adoré 
[ou vénéré] et glorifié ».

Il est toutefois essentiel de reconnaître que la doctrine 
de la Trinité en cours d’élaboration ne reposait pas sur des 
déclarations bibliques directes. Les idées philosophiques 
grecques et l’interprétation théologique ont été à la base 
des enseignements issus de ces deux conciles décisifs du 
IVe siècle. Ce n’est pas l’Esprit de Dieu qui a guidé ces 
réunions qui ont jeté les bases théologiques hérétiques 
de la doctrine de la Trinité, devenu principe central de la 
chrétienté.

Le Credo de Nicée, tel qu’il a été reformulé à 
Constantinople, unifie le christianisme post-nicéen. 
Lorsqu’il est lu et professé dans les églises par les croyants 
traditionalistes, il constitue un facteur d’unité dans un 
contexte marqué par de nombreuses divisions théologiques. 
Ne pas accepter ce credo et son enseignement d’un Dieu 
trinitaire revient à être qualifié d’hérétique, voire de non-
chrétien.

Ce qu’enseigne réellement la Bible

La Bible soutient-elle la Trinité telle qu’elle a été définie 
à Nicée et à Constantinople ? La réponse est non. Nulle 
part la Bible n’enseigne que Dieu est une trinité de trois 
personnes divines égales existant comme un être trinitaire 
unique. La Bible révèle qu’avant qu’il n’y ait quoi que 
ce soit, il y avait deux êtres qui étaient Dieu, identifiés 
comme Dieu le Père et la Parole qui était avec Dieu et qui 
était aussi Dieu, Celui qui s’est fait chair et a habité parmi 
les hommes (Jean 1:1-3, 14).



janvier - février 2026 13

En rassemblant tous les différents 
passages, nous découvrons qu’il y a 
un seul Dieu composé de deux êtres 
divins distincts. Ces deux êtres, le 
Père et le Fils, sont deux individus 
conscients d’eux-mêmes, chacun doté 
d’un libre arbitre, bien qu’unifiés en 
un seul esprit et un seul dessein (Jean 
10:30). Le Dieu unique est la famille 
divine. (Pour mieux comprendre, 
n’oubliez pas de lire notre brochure 
gratuite « Dieu est-Il une Trinité ? »).

Le Saint-Esprit est la puissance 
et la présence projetée de Dieu, et 
non une personne distincte. Comme 

Marie l’a appris lors de la conception 
de Jésus : « Le Saint-Esprit viendra 
sur toi, et la puissance du Très-Haut 
te couvrira de son ombre » (Luc 
1:35). Après s’être repenti et avoir 
complètement changé de vie, on peut 
être baptisé et recevoir le don du 
Saint-Esprit comme essence de vie 
de Dieu qui habite en nous (Actes 
2:38). (Encore une fois, consultez 
notre brochure pour plus de détails.)

Il est clair que la description 
biblique de Dieu diffère de la doctrine 
philosophique formulée lors des 
conciles du IVe siècle.

L’impact à long terme de 
Nicée et de la doctrine de la 
Trinité

Le concile de Nicée, et plus encore 
le concile de Constantinople, ont 
déclenché une série d’événements qui 
ont conduit à l’émergence de la grande 
église « chrétienne » de l’Histoire. 
Une Église dotée d’une hiérarchie 
reconnue, avec le pape à sa tête. Une 
Église reconnue par l’Empire romain, 
tant en Occident qu’en Orient, et dont 
l’enseignement pouvait être imposé 
par la puissance de l’État.

Le concile de Nicée, convoqué par l’empereur 
Constantin en 325 après J.-C., a marqué un tournant 
décisif dans l’histoire de l’Église, souvent célébré 
pour avoir unifié la doctrine chrétienne. Pourtant, d’un 
point de vue biblique, ce concile a marqué un tournant 
tragique : une apostasie croissante s’éloignant de la 
foi transmise aux saints (Jude 1:3). Au cœur de cet 
éloignement se trouvait un enseignement erroné sur 
la nature de Dieu (voir l’article principal), ainsi que 
le rejet de la Pâque biblique au profit de la tradition 
humaine de Pâques et la condamnation de ceux qui 
continuaient à observer la Pâque biblique.

Les chrétiens fidèles des premiers siècles après 
Jésus-Christ étaient parfois appelés quartodecimans, 
du latin signifiant « quatorze », car ils continuaient à 
observer la Pâque le 14 du mois hébraïque de Nisan, 
exactement comme Jésus et les apôtres l’avaient fait et 
comme le prescrit l’Écriture. Ils considéraient la Pâque 
annuelle comme un mémorial de la mort du Christ 
(1 Corinthiens 5:7 ; 11:26), et non comme une fête 
mobile basée sur les traditions romaines ou païennes. 
Ces chrétiens, juifs et païens, s’en tenaient fermement 
à l’exemple du Christ et des apôtres en observant les 
Jours Saints commandés par Dieu (Lévitique 23).

Le concile de Nicée, sous l’autorité de Constantin, 
chercha à éliminer ce reste fidèle. Constantin, dont la 
conversion était plus politique que spirituelle, écrivit 
avec virulence : « Il semblait indigne que, dans la 
célébration de cette fête très sainte, nous suivions 
la pratique des Juifs, qui ont impieusement souillé 

leurs mains d’un énorme péché... N’ayons donc rien 
en commun avec la foule juive détestable. » Il ne 
s’agissait pas simplement d’une décision calendaire, 
mais d’une attaque spirituelle contre ceux-là mêmes qui 
s’efforçaient de rester obéissants à la Parole de Dieu.

En qualifiant les Juifs de « souillés » et d’« aveugles », 
sa décision a institutionnalisé l’antisémitisme et jeté les 
bases de la persécution future des Juifs et des chrétiens 
qualifiés de «  judaïsants » et d’hérétiques pour avoir 
respecté la loi biblique. Alors que l’Église romaine 
s’alignait de plus en plus sur les coutumes païennes et les 
traditions humaines, abandonnant les commandements 
de Dieu au profit des doctrines des hommes (voir 
Marc 7:7-9), les chrétiens qui continuaient à suivre les 
véritables pratiques bibliques étaient contraints de se 
conformer ou de se cacher.

Le vrai christianisme a survécu, non pas dans les salles 
des conseils impériaux, mais parmi ceux qui célébraient 
discrètement la Pâque, honoraient les sabbats de Dieu 
et refusaient de faire des compromis avec le monde. 
Le concile de Nicée n’a pas unifié le christianisme. Il 
a officialisé une grande apostasie. Pourtant, même au 
milieu des persécutions, un reste fidèle a persévéré, 
gardant la vérité vivante.

Pour en savoir plus sur la controverse quartodécimane 
et le remplacement des fêtes de Dieu par des traditions 
non bibliques, consultez notre brochure gratuite « 
Les Fêtes Divines  : La promesse que l’humanité peut 
espérer ».

—Tom Robinson

La question quartodécimane :
l’Église de Dieu contrainte à la clandestinité



14

Ceux qui continuaient à enseigner et à pratiquer selon 
la Bible, comme le faisait l’Église apostolique primitive, 
furent sommairement écartés, considérés comme 
marginaux et dangereux pour l’harmonie chrétienne. 
La célébration des fêtes bibliques fut pratiquement 
interdite.

En 380 après J.-C., Théodose a publié un édit déclarant 
la nouvelle orthodoxie nicéenne comme suprême dans 
l’Église orientale. L’État déclarait la loi spirituelle. 
Théodose a décrété que les vrais chrétiens étaient 
ceux qui croyaient en « la divinité unique du Père, du 
Fils et du Saint-Esprit dans une majesté égale et une 
Trinité orthodoxe ». À toutes fins utiles, cela reste la 
norme acceptée. Aux yeux du monde chrétien actuel, 
vous n’êtes pas « chrétien » si vous ne croyez pas 
à la déclaration de la Trinité formulée à Nicée et à 
Constantinople.

Voici ce que cela signifiait au IVe siècle : en tant 
qu’évêque, avoir une opinion différente vous faisait perdre 
votre rôle dans l’Église. En tant que membre, vous ne 
pouviez pas entrer dans l’Église et adorer Dieu. La porte 
de l’église vous était fermée. Vous ne pouviez pas recevoir 
les sacrements du baptême, de la communion ou des rites 
funéraires. Vous étiez « anathème du Christ ». Des groupes 
importants de chrétiens se voyaient refuser l’accès et 
l’association à l’Église.

Après le concile de Constantinople de 381, un décret 
de l’empereur, avec l’accord des évêques, déclarait : 
« Nous ordonnons désormais que toutes les Églises soient 
remises aux évêques qui professent le Père, le Fils et le 
Saint-Esprit d’une seule majesté, d’une même gloire, 
d’une seule splendeur, qui n’établissent aucune différence 
par une séparation sacrilège, mais [qui affirment] l’ordre 
de la Trinité en reconnaissant les Personnes et en unissant 
la Divinité. »

Croire ou même posséder des écrits enseignant le 
contraire pouvait être puni de mort. Bien que cela soit 
difficile à comprendre pour nos esprits modernes, c’est ce 
qui s’est passé à l’époque, et cela se reproduira plus tard. 
Votre Bible montre qu’un temps viendra où le fait d’avoir 
des opinions contraires à celles enseignées par une union 
tyrannique entre l’Église et l’État obligera à nouveau les 
gens de choisir entre obéir à la vérité de Dieu ou à celle du 
faux pouvoir. Les choix faits, à ce moment-là, seront une 
question de vie ou de mort spirituelle. C’est grave ! C’est 
pourquoi cela est important.

La grande Église chrétienne qui est née de cette 
période en est venue à dominer la vie de ses adeptes. Le 
salut lui-même était lié à l’obéissance à l’enseignement 
et à la participation aux rituels de ce qui était déclaré 
être la vraie foi. La question de la divinité du Christ 

étant résolue, l’accent était désormais mis sur la manière 
dont l’Homme déchu pouvait être racheté. Comment 
garantir à son « âme immortelle » l’entrée au paradis, 
en évitant les feux ravageurs de la damnation éternelle ? 
Cela est devenu très réel. L’Église était perçue comme la 
« Cité de Dieu » sur Terre. La hiérarchie ecclésiastique 
détenait le pouvoir d’absoudre les péchés. L’accès 
à la communion, au corps du Christ, se faisait par 
l’intermédiaire du prêtre et de l’Église.

Les gens ont commencé à vénérer et à prier les saints 
morts au ciel. Avec le temps, le culte de la Vierge Marie 
en tant que Mère de Dieu a pris une place prépondérante 
dans la théologie. Ce qui est ressorti des conciles et des 
débats du IVe siècle, c’est la fondation d’une Église 
dont les enseignements, fondés sur la tradition et non 
sur la Bible, exerçaient une influence déterminante sur 
la vie des simples fidèles et de ceux qui habitaient les 
châteaux et les palais du pouvoir. Il s’agissait d’une 
Église différente de celle fondée par le Christ à travers 
Ses apôtres.

Pourquoi cela est-il important pour les 
chrétiens d’aujourd’hui ?

Il est essentiel de comprendre le concile de Nicée, 
qui s’est tenu il y a 1700 ans, pour ceux qui cherchent 
à fonder leur foi sur les Écritures plutôt que sur 
les traditions humaines. De nombreuses croyances 
chrétiennes dominantes aujourd’hui proviennent des 
conciles de l’Église plutôt que des enseignements 
bibliques clairs. En tant que croyants, nous devons 
examiner ce que la Bible enseigne réellement plutôt 
que d’accepter les crédos historiques. Soyez conscients 
de la manière dont la doctrine s’est développée et 
dont les forces politiques ont façonné le christianisme. 
Recherchez une relation personnelle avec Dieu 
fondée sur Sa vérité révélée, et non sur des traditions 
théologiques héritées.

Le concile de Nicée a été un moment déterminant 
dans l’histoire du christianisme, mais il ne s’agissait 
pas d’une révélation biblique. Il s’agissait plutôt d’un 
événement politique et théologique qui a façonné le 
christianisme traditionnel. Bien qu’il ait établi des 
doctrines que beaucoup suivent aujourd’hui, il est 
essentiel de comparer ces enseignements avec la Bible 
elle-même. Chacun de nous doit tout examiner et retenir 
ce qui est bon (1 Thessaloniciens 5:21).

En tant que chercheurs de vérité, étudions avec 
diligence la Parole de Dieu et assurons-nous que nos 
croyances sont conformes aux Écritures, et non à de 
fausses traditions !

Le concile de Nicée : démêler le vrai du faux



janvier - février 2026 15

Ph
ot

o 
:  

tid
ar

at
/v

ec
te

ez
y

Jésus dit  : «  Je bâtirai mon Église.  » 
(Matthieu  16:18) En grec, le mot 
« bâtir » signifie « fonder », « établir » 

ou «  construire  », et le mot couramment 
traduit par «  Église  » dans le Nouveau 
Testament réfère à «  une assemblée de 
personnes appelées  ». L’Église, ce sont les 
fidèles baptisés, élus et repentants du Corps 
du Christ qui sont animés par le Saint-
Esprit qui habite en eux (2 Timothée 1:6-7).  
Jésus décrivit cette assemblée convoquée, 
non pas comme une grande organisation 
importante, mais bien comme un «  petit 
troupeau  » bien-aimé (Luc  12:32). Ses 
membres suivent avec zèle l’exemple et les 
enseignements du Christ et, à Son instar, 
obéissent fidèlement aux commandements 
de Son Père (Jean  15:10  ; 1  Jean  5:3). De 
plus, ils s’efforcent de « briller comme des 
flambeaux  » de droiture dans la société 
tout en rejetant ses voies anarchiques, 
corrompues et perverses (Éphésiens  5:9  ; 
Jean 15:19 ; Philippiens 2:15).

Par ailleurs, les membres estiment 
grandement le message dynamique du 
Christ concernant l’Évangile [ou la 
bonne nouvelle] du Royaume de Dieu, 
qui comprend deux éléments interreliés 
(Marc  1:14-15). Premièrement, il annonce 
la venue prochaine du Royaume de Dieu 
par l’entremise du Christ, lorsque Jésus 
remplacera tous les dirigeants humains par 
Son gouvernement parfait, ce qui instaurera 
une paix, une joie et une prospérité durables 
pour toute l’humanité (Jean 14:3 ; Luc 11:2). 
Deuxièmement, un élément vital fut ajouté à 
ce message après la résurrection du Christ, 
soit la vérité concernant le fait qu’Il racheta 
les êtres humains de leurs péchés et que 
leur transformation est désormais possible 
grâce à Sa vie parfaite, à Son sacrifice 
et à Sa résurrection. Les actes aimants et 
altruistes du Sauveur permettront aux gens 
d’entrer dans la famille divine grâce à la 
résurrection des morts et de recevoir le don 

inestimable du salut et de la vie éternelle 
(Éphésiens 3:15 ; Romains 1:16).

Prêcher l’Évangile et préparer un 
peuple

Compte tenu de ce qui précède, vous vous 
posez peut-être les questions suivantes  : 
Pourquoi Jésus a-t-Il établi Son Église  ? 
Dans quel but et quel devait être le rôle 
de Ses disciples  ? Lorsqu’Il dévoila leur 
mission vitale, Il leur dit  : « Allez par tout 
le monde, et prêchez la bonne nouvelle à 
toute la création. » (Marc 16:15) Il leur dit 
aussi de «  préparer au Seigneur un peuple 
bien disposé. » (Luc 1:17) Le Christ insista 
sur cette mission capitale en leur donnant la 
consigne suivante : « Allez, faites de toutes 
les nations des disciples, les baptisant au 
nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, 
et enseignez-leur à observer tout ce que 
je vous ai prescrit.  » (Matthieu  28:19-20) 
Ces responsabilités essentielles devaient 
être assumées fidèlement, de génération en 
génération. 

Pour accomplir cette mission dynamique, 
les leaders et les membres de l’Église doivent 
être d’excellents modèles d’amour et de 
droiture pour pouvoir donner des conseils 
et des directives fiables et fondés sur les 
Saintes Écritures à ceux que Dieu a choisi 
d’appeler dans Son Église (Jean  21:17). 
Dieu souhaite que tous les membres de Son 
Église continuent de croître « dans la grâce 
et dans la connaissance de notre Seigneur 
et Sauveur Jésus-Christ.  » (2  Pierre  3:18) 
tout en démontrant un amour sincère pour 
autrui, grâce au pouvoir du Saint-Esprit 
(Romains 5:5 ; Zacharie 4:6).

Cette mission de l’Église de prêcher 
l’Évangile et de préparer un peuple pour 
le Seigneur s’accompagne de l’obligation 
de prévenir l’humanité des conséquences 
de la désobéissance aux commandements 
de Dieu, soit les troubles et la souffrance 
que le mal engendre dans la vie des gens 

(Colossiens  1:28  ; Romains  1:18-32  ; 
Ésaïe  58:1). Cette responsabilité implique 
notamment de faire connaître les prophéties 
bibliques liées à la période de détresse 
qui attend les êtres humains s’ils ne se 
repentent pas sincèrement (Ézéchiel  33:6  ; 
2 Pierre 1:19 ; Amos 3:7).

De plus, l’Église doit faire savoir aux 
gens que le retour de Jésus entraînera 
l’avènement d’une ère magnifique. C’est 
à ce moment merveilleux qu’Il mettra 
fin à la condition humaine empreinte de 
confusion, de violence et de désespoir 
découlant de l’immoralité, de la guerre, 
de la criminalité, de la pauvreté, de la 
maladie et d’autres formes d’anarchie 
et d’injustice. Le Christ inversera 
cette terrible condition en établissant 
le Royaume de Dieu sur Terre, ce qui 
instaurera paix, bonheur et abondance 
pour tous. En outre, Il aidera tous les 
gens à comprendre comment ils peuvent 
personnellement entrer dans la famille 
divine spirituelle pour Le servir pendant 
Son règne parfait sur toutes les nations. 

Les membres de l’Église de Dieu se 
préparent à devenir des sacrificateurs 
servant en tant que rois aux côtés du 
Christ dans le Royaume à venir 
(Apocalypse 5:10 ; 20:4, 6).

Dieu vous appelle peut-être 
aujourd’hui

Enfin, la raison d’être et l’objectif de 
l’Église ressortent nettement des Saintes 
Écritures, car elles expliquent pourquoi 
Jésus-Christ l’a établie et pourquoi Il a 
assigné à ses membres sa mission dynamique. 
Aujourd’hui, Son «  petit troupeau  » 
s’emploie ardemment à s’acquitter de ses 
responsabilités spirituelles. Dieu vous 
appelle peut-être à prendre part à cette 
mission d’une importance capitale. Si c’est 
le cas, comment réagissez-vous ?

 

par John LaBissoniere

Pourquoi Jésus-Christ
a-t-Il établit Son Église ?

Nombreux sont ceux qui croient que l’Église est un édifice. Or, la Bible la définit en 
fait comme étant une assemblée ou un groupe de personnes. Mais pourquoi Jésus 
a-t-Il établit Son Église et que devait être sa raison d’être primordiale ?



Nouvelles études bibliques
à Paris!

à 14h30
Villa Lutèce Port Royal – 52, rue Jenner, 75013 Paris

Pour toute question ou information complémentaire : r.lecocq@edunie.org

•	 6 décembre 2025
•	 10 janvier 2026
•	 7 février 2026
•	 7 mars 2026

Les samedis :

Dans Matthieu 16, Jésus dit qu’Il bâtirait Son Église, 
une Église contre laquelle les portes du séjour des 

morts ne prévaudraient jamais. Puisque Jésus fit la 
promesse que Son Église ne disparaîtrait pas, il faut donc 
se poser la question : « Où est-elle aujourd’hui ? »

Dans un monde où de très nombreuses religions et 
confessions diverses existent, est-il possible d’identifier 
l’Église que Jésus a fondée ? Des millions de personnes 
se revendiquent du christianisme tout en vivant selon 

des pratiques, des traditions et des 
enseignements opposés, provenant 
soi-disant tous de Jésus-Christ.

Le christianisme d’aujourd’hui 
est dans la confusion. Or la 
Bible déclare que Dieu n’est 
pas l’auteur du désordre. Par 
conséquent, pourquoi existe-t-il 
tant de confusions et de divisions 
au sein du christianisme ? Jésus 
nous avait prévenus que de faux 

enseignants viendraient instruire le peuple en Son nom, 
mais qu’ils ne professeraient pas Son Évangile ! En 
répandant des traditions humaines, ils éloigneraient les 
gens de la vérité divine.

Il suffit d’une étude rapide pour constater que l’Église 
fondée par Jésus observerait les Commandements 
de Dieu ; ses membres feraient preuve d’amour les 
uns envers les autres, et prêcheraient l’Évangile du 
Royaume de Dieu à venir en tant que témoignage. 
Nous avons besoin de comprendre les enseignements 
du Christ en la matière. Nous avons également besoin 
d’apprendre comment reconnaître l’Église que Jésus a 
fondée.

Afin de recevoir votre exemplaire gratuit de 
l’ouvrage indiqué ci-dessus, sans engagement 
de votre part, il vous suffit de visiter notre site 
www.pourlavenir.org, ou de nous écrire à l’une 
des adresses figurant en page 2 de cette revue.

L’Église
que Jésus
a fondée


